
 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 15 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

PERAN DĀNA DAN KEGIATAN SOSIAL BUDDHIS DALAM MEMBANGUN 

KESEJAHTERAAN SPIRITUAL BAGI MASYARAKAT MODERN 

 

Ary Sugata 1 Kurniawan Santoso 2 Kabri 3 

Program Studi Pendidikan Keagamaan Buddha, Sekolah Tinggi Ilmu Agama Buddha 

Smaratungga,  

Kabupaten Boyolali, Provinsi Jawa Tengah, Indonesia1,2,3 

sugataary@gmail.com 1 kurniawansantoso69@gmail.com 2 kabri@smaratungga.ac.id 3  

 
Abstract 

This study explores the role of dāna (generosity) and Buddhist social 

engagement in fostering spiritual well-being within contemporary society 

through a qualitative approach grounded in an interpretive paradigm. The 

research focuses on understanding practitioners’ inner experiences, 

motivations, and spiritual interpretations as they participate in dāna 

practices and community-based social activities. Data were collected 

through in-depth semi-structured interviews, participant observation, and 

document analysis, and were subsequently examined using the interactive 

model developed by Miles and Huberman, which includes data reduction, 

data display, and conclusion verification. The findings reveal that dāna is 

perceived not merely as material giving but as a transformative spiritual 

practice that reduces attachment and cultivates compassion. Meanwhile, 

Buddhist social activities serve as a medium for actualizing karuṇā 

(compassion) and mettā (loving-kindness), enhancing meaning in life, 

social connectedness, and communal harmony. These practices also 

contribute to eudaimonic well-being, reflected in increased mindfulness, 

emotional balance, gratitude, and deeper experiential understanding of the 

Dhamma. The study contributes theoretically to the discourse on religious 

spirituality and prosocial behavior, while offering practical implications for 

developing sustainable and transformative Buddhist social programs. 

Further research is recommended with broader and more diverse Buddhist 

communities to enrich the understanding of how religious practice supports 

spiritual well-being in modern contexts. 

 

Article History 

Submitted: 10 November  2025 

Accepted: 13 November  2025 

Published: 14 November  20257777 

 

Key Words 

Dāna; Buddhist social engagement; 

spiritual well-being; compassion; 

social participation; eudaimonic 

well-being; modern Buddhism 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami peran dāna dan kegiatan sosial 

Buddhis dalam membangun kesejahteraan spiritual masyarakat modern 

melalui pendekatan kualitatif dengan paradigma interpretatif. Fokus 

penelitian diarahkan pada pengalaman batin, motivasi, serta pemaknaan 

spiritual umat Buddhis dalam menjalankan praktik dāna dan aktivitas 

prososial di lingkungan komunitas. Data diperoleh melalui wawancara 

mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi, kemudian dianalisis 

menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi reduksi 

data, penyajian data, dan verifikasi temuan. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa dāna dipahami bukan sekadar pemberian material, tetapi sebagai 

sarana pemurnian batin yang mengikis keterikatan dan menumbuhkan welas 

asih. Sementara itu, kegiatan sosial Buddhis berfungsi sebagai media 

aktualisasi nilai karuṇā dan mettā, yang memperkuat rasa makna hidup, 

solidaritas sosial, serta hubungan spiritual antaranggota komunitas. Praktik 

ini juga terbukti meningkatkan eudaimonic well-being berupa ketenangan 

mental, rasa syukur, dan pemahaman mendalam terhadap ajaran Dhamma 

dalam kehidupan sehari-hari. Temuan ini memberikan kontribusi teoretis 

Sejarah Artikel 

Submitted: 10 November  2025 

Accepted: 13 November  2025 

Published: 14 November  20257777 

7 

Kata Kunci 

Dāna; kegiatan sosial Buddhis; 

kesejahteraan spiritual; welas asih; 

keterlibatan sosial; eudaimonic 

well-being; Buddhisme modern 

 

 

mailto:sugataary@gmail.com%201
mailto:kurniawansantoso69@gmail.com%202
mailto:kabri@smaratungga.ac.id


 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 16 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

bagi kajian spiritualitas religius dan prososialitas, serta implikasi praktis 

bagi pengembangan program sosial Buddhis yang berkelanjutan dan 

transformatif. Penelitian ini merekomendasikan eksplorasi lanjutan dengan 

cakupan komunitas yang lebih luas untuk memperkaya pemahaman 

mengenai hubungan antara praktik keagamaan dan kesejahteraan spiritual 

di era modern. 

 

 

PENDAHULUAN  

Kehidupan masyarakat modern yang bergerak cepat dan penuh kompetisi telah 

memunculkan berbagai persoalan psikososial yang berdampak langsung pada kondisi spiritual 

manusia. Fenomena seperti stres berkepanjangan, kelelahan emosional, tekanan pekerjaan, dan 

rasa keterasingan semakin sering dijumpai seiring dengan perkembangan globalisasi dan 

digitalisasi (Ismoyo & Lisniasari, 2021). Situasi ini membuat banyak orang merasakan kekosongan 

makna dan kebutuhan akan keseimbangan batin meskipun kebutuhan material mereka relatif 

tercukupi. Dalam konteks tersebut, dimensi spiritual kembali menjadi kebutuhan mendasar yang 

dapat memberikan ketenangan, arah hidup, serta memperkuat hubungan sosial. Ajaran Buddha, 

khususnya melalui praktik dāna dan kegiatan sosial yang berlandaskan welas asih, menawarkan 

jalan pemulihan batin yang relevan bagi masyarakat modern. Dalam Tipiṭaka dijelaskan bahwa 

dāna merupakan praktik awal yang menumbuhkan kesederhanaan, mengatasi keserakahan 

(lobha), serta memperkokoh ikatan sosial antara pemberi dan penerima (A.I,201). Konsep ini tidak 

hanya membawa manfaat bagi penerima bantuan, tetapi juga memperhalus motivasi, 

menumbuhkan ketenangan, dan memperdalam spiritualitas pelakunya. 

Di tingkat global, terdapat peningkatan minat terhadap bentuk spiritualitas yang tidak terikat 

institusi keagamaan formal. Pew Research Center (2023) mencatat tren meningkatnya kelompok 

yang mengidentifikasi diri sebagai “spiritual but not religious”, di mana banyak di antaranya 

terlibat dalam aktivitas filantropi dan kegiatan komunitas sebagai cara membangun makna hidup. 

Di Indonesia, lembaga-lembaga Buddhis seperti Tzu Chi, Dhammadutta Networks, serta vihara-

vihara lokal berperan aktif dalam memberikan bantuan kemanusiaan, pendidikan, kesehatan, serta 

program pemberdayaan bagi kelompok rentan (Candakaro & Hermawan, 2025). Walaupun 

aktivitas tersebut semakin berkembang, penelitian akademik mengenai pengaruh dāna dan 

kegiatan sosial Buddhis terhadap kesejahteraan spiritual masyarakat modern masih relatif terbatas. 

Sebagian besar studi Buddhis lebih menyoroti aspek ritualistik dan teologis sehingga belum 

menjelaskan secara komprehensif hubungan antara praktik derma, keterlibatan sosial, dan 

transformasi batin (Lamirin, 2024; Ardiansyah & Astuti, 2025). Padahal, kajian yang 

menggabungkan teori spiritualitas, psikologi positif, dan gagasan Engaged Buddhism sangat 

diperlukan untuk memahami kontribusi sosial dan spiritual praktik Buddhis pada masa kini. 

Berangkat dari persoalan tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menjawab pertanyaan 

mengenai bagaimana peran dāna dalam membangun kesejahteraan spiritual masyarakat modern; 

bagaimana kegiatan sosial Buddhis menjadi media transformasi batin dan sosial; serta faktor-

faktor apa saja yang mempengaruhi efektivitas implementasi kegiatan tersebut. Penelitian ini 

bertujuan mendeskripsikan kontribusi dāna terhadap penguatan kualitas batin, menganalisis peran 

kegiatan sosial Buddhis dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat, serta mengidentifikasi 

pendukung dan hambatan dalam penyelenggaraan kegiatan sosial di komunitas Buddhis. Secara 

teoretis, kajian ini diharapkan mampu memperluas pemahaman tentang Etika Buddhis dan 

sosiologi agama, khususnya pada irisan spiritualitas dan aksi sosial. Sementara secara praktis, hasil 



 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 17 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

penelitian dapat dimanfaatkan oleh organisasi Buddhis, pemangku kebijakan, dan komunitas lintas 

agama untuk mengembangkan program sosial yang berlandaskan nilai-nilai welas asih dan 

kebijaksanaan. Sebagai landasan teoritis, penelitian ini merujuk pada ajaran dāna dalam Pāli 

Canon yang mencakup āmisadāna, dhammadāna, dan abhaya-dāna sebagaimana dijelaskan 

dalam studi Putra (2024). Selain itu, konsep kesejahteraan spiritual dalam psikologi modern seperti 

eudaimonia, mindfulness, dan compassion digunakan untuk mengukur dampak praktik keagamaan 

terhadap kualitas batin. Pendekatan Engaged Buddhism dari Thich Nhat Hanh dan Sulak Sivaraksa 

pun menjadi kerangka penting untuk memahami bagaimana keterlibatan sosial mampu 

menghasilkan transformasi batin bagi individu maupun komunitas (Yatmiati & Tupari, 2025). 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

Konsep Dāna dalam Tipiṭaka 

Dalam tradisi Buddhisme awal, dāna diposisikan sebagai fondasi dari keseluruhan jalan 

spiritual. Banyak bagian dari Tipiṭaka menyatakan bahwa praktik memberi bukan sekadar tindakan 

etis, tetapi juga transformasi batin yang mengikis akar defilemen, terutama lobha (keserakahan). 

Buddha menekankan bahwa seseorang yang memberi dengan hati penuh keyakinan akan 

menanamkan kondisi yang mengarah pada kebahagiaan lahir dan batin. Pemberian yang disertai 

motivasi murni dapat melahirkan kebijaksanaan (paññā) karena individu menyadari sifat saling 

ketergantungan dan tidak kekalnya suatu harta (A. III, 336). 

Selain itu, praktik dāna dalam Tipiṭaka selalu dipahami sebagai latihan penjinakan batin; 

bukan sekadar sumbangan material. Buddha menjelaskan bahwa seseorang yang melepaskan 

sesuatu dari dirinya sesungguhnya sedang "melepaskan belenggu" dalam batin (S. I, 32). Bahkan 

dalam Jātaka ditemukan banyak kisah yang menekankan pengorbanan demi kepentingan makhluk 

lain, misalnya Sasa Jātaka (Ja.316), di mana Bodhisatta mengorbankan tubuhnya sebagai wujud 

abhayadāna tertinggi. Tipiṭaka menguraikan tiga kategori utama dāna, yaitu: 

1. Āmisadāna, yaitu pemberian material. Buddha menegaskan bahwa makanan yang 

diberikan dengan cinta kasih dapat menjadi dukungan batin dan fisik bagi penerima 

(Khp.8). 

2. Dhammadāna, pemberian ajaran, menyatakan: “Sabba-dānaṃ dhammadānaṃ jināti” yang 

artinya pemberian Dhamma mengungguli segala bentuk pemberian (Dhp.354). 

3. Abhayadāna, pemberian perlindungan dari bahaya. Buddha menyebut bahwa memberikan 

rasa aman kepada makhluk lain sama artinya dengan memberikan kebahagiaan bagi dirinya 

sendiri (It.22). 

Putra (2024) menekankan bahwa tiga bentuk dāna ini bekerja pada tingkatan yang berbeda: 

memberi materi memenuhi kebutuhan fisik; memberi Dhamma memenuhi kebutuhan intelektual 

dan spiritual; sedangkan memberi perlindungan memenuhi kebutuhan emosional dan sosial. Oleh 

karena itu, konsep dāna memiliki struktur multidimensional yang menjadikannya relevan dalam 

konteks masyarakat modern yang kompleks dan sering mengalami keterasingan spiritual. 

Kegiatan Sosial Buddhis dalam Masyarakat Modern 

Kegiatan sosial Buddhis adalah manifestasi langsung dari nilai welas asih (karuṇā) dan cinta 

kasih (mettā) dalam kehidupan sehari-hari. Dalam ajaran Sang Buddha, keterlibatan sosial adalah 

bagian dari praktik spiritual, sebagaimana tampak memaparkan tanggung jawab sosial dalam enam 

arah hubungan. (D. III, 180). Sutta ini menjelaskan bahwa seorang praktisi bertanggung jawab 

menjalankan kewajiban sosial sebagai wujud hormat dan solidaritas terhadap keluarga, guru, 

sahabat, pekerja, dan masyarakat luas. Dengan demikian, keterlibatan sosial bukanlah konsep 



 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 18 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

modern, tetapi integral dalam etika buddhis. Sigālovāda Sutta merinci enam saluran yang dapat 

memboroskan kekayaan (cha apāyamukhāni), antara lain: gemar minum minuman keras 

(surāmerayamajjappamādaṭṭhānānuyogo), sering berkeliaran di jalan-jalan pada waktu yang tidak 

pantas (vikālavisikhācariyānuyogo), mengejar tempat-tempat hiburan (samajjābhicaraṇaṃ), 

gemar berjudi (jūtappamādaṭṭhānānuyogo), bergaul dengan teman-teman yang jahat 

(pāpamittānuyogo), dan kebiasaan bermalas-malasan (ālasyānuyogo) (Walshe, 2012: 462). 

Bentuk kegiatan sosial buddhis modern mencakup bakti sosial, penggalangan dana, bantuan 

bencana, dapur umum, layanan kesehatan, beasiswa pendidikan, hingga pemberdayaan ekonomi 

masyarakat. Menurut Yatmiati & Tupari (2025), kegiatan sosial Buddhis merupakan bentuk nyata 

Engaged Buddhism, yaitu ajaran yang menekankan aksi sosial sebagai ekspresi spiritualitas. Thich 

Nhat Hanh menambahkan bahwa kesadaran penuh (mindfulness) dalam membantu sesama justru 

memperkuat kualitas batin, bukan sekadar aktivitas sosial. 

Organisasi Buddhis seperti Tzu Chi memadukan nilai spiritual dengan profesionalisme 

dalam aksi kemanusiaan. Candakaro & Hermawan (2025) menunjukkan bahwa aktivitas sosial Tzu 

Chi meningkatkan kesadaran moral, rasa tanggung jawab, dan empati peserta didik. Relief 

bencana, pembangunan sekolah, dan program kesehatan merupakan bentuk abhayadāna modern 

yang memberikan rasa aman dan dukungan kepada masyarakat luas. 

Kegiatan sosial juga dilakukan vihara-vihara lokal di Indonesia melalui program bakti sosial 

rutin, pembagian sembako, pendidikan karakter, dan pendampingan keluarga pra-sejahtera. 

Ardiansyah & Astuti (2025) menegaskan bahwa keterlibatan umat dalam kegiatan sosial 

meningkatkan modal sosial (social capital) yang memperkuat identitas Buddhis dalam masyarakat 

multikultural. 

Dalam Pāli Canon, praktik sosial melalui pemberian juga dijelaskan dalam Velāma Sutta, 

yang menegaskan bahwa pemberian yang dilakukan dengan niat murni dan kebijaksanaan 

memiliki nilai spiritual yang lebih tinggi daripada pemberian material dalam jumlah besar tetapi 

tanpa kedalaman batin. Sutta ini relevan dengan konteks modern, di mana aksi sosial sering hanya 

diarahkan pada pencitraan, bukan transformasi batin. 

Kesejahteraan Spiritual dalam Perspektif Psikologi Modern 

Kesejahteraan spiritual atau spiritual well-being dipandang dalam psikologi modern sebagai 

integrasi antara kedamaian batin, keterhubungan sosial, rasa makna hidup, dan aktualisasi diri. 

Ryff & Singer (2013) menekankan eudaimonic well-being sebagai pencapaian tertinggi manusia 

melalui pengembangan potensi diri dan hubungan yang bermakna. Faktor-faktor ini sangat 

berkaitan dengan nilai Buddhis seperti sammā-vāyāma (usaha benar), sammā-sati (perhatian 

benar), dan mettā (cinta kasih universal). 

Penelitian Smith & Wallace (2021) menunjukkan bahwa partisipasi dalam kegiatan prososial 

dan praktik welas asih meningkatkan regulasi emosi, mengurangi stres, serta memperkuat makna 

hidup. Kegiatan dāna dapat meningkatkan hormon kebahagiaan seperti endorphin dan oxytocin, 

yang memperkuat empati dan hubungan interpersonal. 

Konsep Buddhis mengenai kesejahteraan spiritual juga dapat ditemukan dalam Metta Sutta 

yang menekankan bahwa seseorang yang memancarkan cinta kasih ke seluruh penjuru akan “tidur 

nyenyak, tidak bermimpi buruk, disayangi manusia dan non-manusia.” Ini menunjukkan bahwa 

kesejahteraan spiritual dalam Buddhisme sangat erat hubungannya dengan aktivitas prososial dan 

kualitas batin. 

Sebagai tambahan, dalam Saṅgaha Sutta menyebut empat prinsip menjaga keharmonisan 

sosial, yaitu memberi (dāna), bertutur lembut, melakukan pelayanan (atthacariyā), dan bersikap 



 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 19 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

adil. Keempat prinsip ini menunjukkan hubungan langsung antara tindakan sosial dan 

kesejahteraan batin. 

Tren Pew Research (2023) menunjukkan banyak orang modern yang mencari spiritualitas 

melalui aksi sosial, bukan ritual formal. Hal ini menunjukkan bahwa Buddhist social engagement 

berpotensi besar memenuhi kebutuhan spiritual masyarakat kontemporer. 

Penelitian Terdahulu dan Ruang Kajian 

Sejumlah studi telah membahas kontribusi nilai Buddhis terhadap kesejahteraan sosial. 

Prayukvong (2005) menunjukkan bahwa kegiatan ekonomi komunitas berbasis nilai Buddhis di 

Thailand meningkatkan kesejahteraan psikologis dan sosial masyarakat. Ismoyo & Lisniasari 

(2021) menekankan bahwa pendidikan Buddhis berperan penting dalam membentuk etika sosial 

dan spiritual masyarakat urban. 

Candakaro & Hermawan (2025) menemukan bahwa kegiatan sosial Buddhis dapat 

membentuk karakter remaja melalui praktik disiplin dan welas asih. Ardiansyah & Astuti (2025) 

menunjukkan bahwa keterlibatan sosial di vihara meningkatkan solidaritas, kohesi sosial, serta 

integrasi di masyarakat majemuk. 

Namun, sebagian besar penelitian tersebut membahas isu sosial atau spiritual secara terpisah. 

Belum banyak kajian yang menghubungkan secara simultan praktik dāna, kegiatan sosial Buddhis, 

dan kesejahteraan spiritual masyarakat modern. Dengan demikian, ada kekosongan literatur yang 

perlu diisi, terutama terkait bagaimana praktik-praktik ini mempengaruhi transformasi batin 

individu sekaligus memberikan dampak sosial yang luas. 

Penelitian ini hadir untuk menjawab kesenjangan tersebut melalui pendekatan kualitatif yang 

mengintegrasikan perspektif buddhisme, psikologi modern, dan studi perilaku prososial. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini dilaksanakan dengan pendekatan kualitatif dalam kerangka interpretatif untuk 

menggali pemahaman mendalam mengenai makna, nilai, serta pengalaman subjektif yang muncul 

dari praktik dāna dan kegiatan sosial umat Buddhis dalam meningkatkan kesejahteraan spiritual. 

Pendekatan ini dipilih karena dimensi pengalaman spiritual dan makna keagamaan tidak dapat 

dinilai melalui pengukuran kuantitatif, tetapi membutuhkan pemahaman dari perspektif para 

pelaku dan komunitas yang terlibat langsung (Creswell & Poth, 2018). Paradigma interpretatif 

memungkinkan peneliti melihat realitas sosial sebagai konstruksi makna yang dibentuk melalui 

interaksi simbolik dalam konteks budaya dan ajaran Buddhis. Oleh karena itu, penelitian kualitatif 

ini berupaya menangkap kedalaman pengalaman batin dan dinamika sosial yang menyertai praktik 

derma dan keterlibatan sosial tersebut. 

Subjek penelitian terdiri dari individu-individu yang berpartisipasi aktif dalam berbagai 

kegiatan sosial Buddhis, termasuk praktisi Buddhis, donatur vihara, relawan organisasi sosial, serta 

anggota komunitas yang menerima manfaat dari program sosial keagamaan. Pemilihan informan 

dilakukan melalui teknik purposive sampling dengan mempertimbangkan keterlibatan mereka 

yang konsisten dalam praktik dāna maupun pelayanan sosial sedikitnya enam bulan terakhir, serta 

kesediaan mereka untuk berbagi pengalaman secara mendalam. Penelitian dilaksanakan di 

sejumlah vihara dan organisasi Buddhis seperti Tzu Chi Indonesia serta vihara urban di Jakarta 

dan Yogyakarta yang dikenal aktif menyelenggarakan kegiatan bakti sosial dan dhammadāna. 

Pemilihan lokasi dari komunitas Buddhis perkotaan maupun komunitas yang lebih tradisional 

dilakukan untuk menangkap variasi praktik sosial dan pengalaman spiritual di berbagai 

lingkungan. 



 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 20 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu wawancara mendalam semi-

terstruktur, observasi partisipatif, dan dokumentasi. Wawancara digunakan untuk mengeksplorasi 

persepsi, motivasi, dan pengalaman spiritual informan secara fleksibel namun terarah sesuai 

dengan fokus penelitian. Observasi partisipatif dilakukan dengan mengikuti kegiatan dāna seperti 

pembagian sembako, pelayanan kesehatan, pengobatan gratis, serta kelas dharma untuk 

menangkap ekspresi spiritual dan interaksi sosial secara langsung. Selain itu, pengumpulan 

dokumen berupa laporan kegiatan, catatan vihara, foto kegiatan, dan arsip organisasi digunakan 

sebagai data pendukung dalam triangulasi informasi yang diperoleh (Sugiyono, 2015). Kombinasi 

tiga teknik tersebut memberikan gambaran data yang lebih komprehensif dan mendalam. 

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan mengikuti model Miles dan Huberman 

yang terdiri dari tiga langkah utama, yaitu reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan 

dan verifikasi. Pada tahap reduksi data, informasi yang diperoleh diseleksi dan diringkas untuk 

mengidentifikasi data yang relevan. Selanjutnya, data yang telah direduksi disajikan dalam bentuk 

matriks dan narasi tematik untuk membantu peneliti melihat pola dan hubungan antartema. Tahap 

terakhir adalah penarikan kesimpulan secara bertahap dan terus diverifikasi melalui pengecekan 

ulang data agar temuan yang dihasilkan tetap konsisten dan akurat (Miles, Huberman & Saldaña, 

2014). Proses analisis dilakukan menggunakan thematic coding untuk mengidentifikasi pola 

utama, seperti makna spiritual dalam praktik dāna, motivasi keterlibatan sosial, serta dampaknya 

bagi kehidupan batin dan kesejahteraan spiritual umat Buddhis. 

Keabsahan data dijaga melalui penerapan triangulasi sumber dan triangulasi metode, 

sehingga temuan diperoleh dari berbagai jenis informan dan metode pengumpulan data yang 

berbeda. Selain itu, validitas hasil diperkuat melalui member checking, di mana interpretasi peneliti 

dikonfirmasi kembali kepada para informan untuk memastikan kesesuaian makna dan 

menghindari kesalahan penafsiran. Peneliti juga menyusun audit trail yang berisi catatan lapangan, 

refleksi proses penelitian, serta dokumentasi analisis sebagai bagian dari transparansi metodologis. 

Praktik reflektivitas diterapkan untuk menjaga kesadaran kritis peneliti terhadap potensi bias yang 

mungkin muncul selama proses penelitian berlangsung (Lincoln & Guba, 1985). Dengan 

pendekatan ini, seluruh proses penelitian dilakukan secara sistematis, etis, dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara akademik. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik dāna dan keterlibatan sosial Buddhis memiliki 

dampak signifikan terhadap perkembangan kesejahteraan spiritual umat. Temuan pertama 

berkaitan dengan tema “Makna Spiritual dalam Praktik Dāna”, yang menggambarkan bahwa para 

informan memahami dāna bukan sekadar pemberian materi, tetapi sebagai jalan pemurnian batin. 

Informan menyatakan bahwa tindakan memberi menciptakan rasa lega, keheningan hati, serta 

perasaan bebas dari keterikatan. Makna ini sejalan dengan ajaran Buddhis yang menekankan 

bahwa beliau yang memberi dengan hati tulus akan memperoleh kebahagiaan dan ketenangan 

batin (A.III,336). Dalam praktik sehari-hari, informan mengaku merasakan perubahan batin berupa 

berkurangnya kecemasan, meningkatnya empati, dan tumbuhnya perhatian penuh terhadap kondisi 

orang lain. Pengalaman ini menunjukkan bahwa dāna tidak hanya berdampak sosial, tetapi juga 

memperkuat kesadaran diri dan kedisiplinan mental. 

Temuan kedua berkaitan dengan tema “Motivasi Keterlibatan dalam Kegiatan Sosial 

Buddhis”, di mana informan mengungkapkan bahwa keikutsertaan mereka dalam kegiatan sosial 

didorong oleh kombinasi antara ajaran moral Buddhis, dorongan empati, dan keinginan membalas 



 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 21 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

budi kepada masyarakat. Banyak informan menekankan bahwa terlibat dalam kegiatan sosial 

membuat mereka merasa terhubung dengan komunitas dan memiliki tujuan hidup yang lebih 

bermakna. Nilai-nilai Buddhis seperti karuṇā (welas asih) dan mettā (cinta kasih) menjadi 

landasan utama bagi relawan untuk terus berkontribusi dalam berbagai kegiatan. Hal ini selaras 

dengan prinsip dalam Sigālovāda Sutta yang menekankan bahwa seseorang tidak dapat mencapai 

kehidupan yang benar-benar baik tanpa melayani dan mendukung sesama. Temuan ini 

memperlihatkan bahwa motivasi spiritual dan sosial saling menguatkan, menciptakan siklus 

kebajikan yang berkelanjutan dalam komunitas Buddhis. 

Tema ketiga muncul dari analisis data mengenai “Pengalaman Batin dalam Aktivitas Sosial”, 

yang menunjukkan bahwa kegiatan sosial memberikan dampak emosional dan spiritual yang 

mendalam. Informan menyatakan bahwa membantu orang lain memberikan rasa kepuasan batin, 

ketenangan, dan inspirasi untuk terus menumbuhkan kebaikan. Mereka juga mengungkapkan 

bahwa melihat senyum penerima manfaat atau mendengar ungkapan terima kasih membuat 

mereka merasakan kebahagiaan yang lebih tahan lama dibandingkan kesenangan material. 

Pengalaman ini memperkuat konsep kesejahteraan spiritual dari psikologi modern yang menyebut 

bahwa aktivitas prososial dapat meningkatkan eudaimonic well-being, yaitu kebahagiaan yang 

berasal dari hidup yang bermakna (Ryff & Singer, 2013). Temuan ini mengindikasikan bahwa 

kegiatan sosial Buddhis berfungsi sebagai media transformasi batin yang efektif. 

Temuan keempat berkaitan dengan tema “Peran Komunitas dalam Mendorong Pertumbuhan 

Spiritual”. Informan mengungkapkan bahwa dukungan komunitas termasuk pemimpin spiritual, 

sesama relawan, dan lingkungan vihara berperan besar dalam menjaga keberlanjutan praktik dāna 

dan kegiatan sosial. Lingkungan komunitas yang hangat, penuh perhatian, dan dipenuhi 

keteladanan moral membuat individu merasa lebih mudah mempertahankan motivasi spiritual. 

Kehadiran para bhikkhu dan guru Dhamma yang memberi arahan moral juga disebut sangat 

membantu menginternalisasi nilai-nilai Buddhis. Kajian ini memperkuat pandangan Engaged 

Buddhism yang menegaskan bahwa transformasi batin terjadi melalui hubungan timbal balik 

antara individu dan komunitas. Artinya, semakin kuat ikatan sosial dalam komunitas Buddhis, 

semakin tinggi pula potensi terciptanya kesejahteraan spiritual kolektif. 

Tema kelima berkaitan dengan “Dampak Praktik Dāna dan Kegiatan Sosial terhadap 

Kesejahteraan Spiritual”, yang menunjukkan bahwa dua praktik ini secara konsisten meningkatkan 

rasa syukur, ketenangan mental, serta pemahaman mendalam tentang ketidakkekalan dan 

ketidakterikatan. Informan menjelaskan bahwa memberi secara rutin membantu mereka 

mengurangi kelekatan pada harta dan identitas diri, sehingga batin menjadi lebih ringan dan stabil. 

Mereka merasakan peningkatan mindfulness, kemampuan mengelola emosi, serta pemahaman 

yang lebih dalam terhadap ajaran Dhamma dalam konteks kehidupan sehari-hari. Temuan ini 

sejalan dengan ajaran dalam Metta Sutta, yang menyatakan bahwa seseorang yang melatih cinta 

kasih melalui tindakan nyata akan mengalami kedamaian batin dan kebahagiaan yang stabil. 

Dengan demikian, hasil penelitian menegaskan bahwa dāna dan kegiatan sosial bukan hanya aspek 

ritual semata, tetapi merupakan praktik kontemplatif yang berdampak luas bagi pembentukan 

kesejahteraan spiritual masyarakat modern. Dalam praktik berdana dan kegiatan sosial ini masih 

terkait hubungannya dengan prinsip-prinsip ekonomi buddhis. Ekonomi buddhis memberikan 

pengetahuan tentang pentingnya dan bagaimana mengelola penghasilan, kekayaan, serta 

memanajemen ekonomi. Ekonomi Buddhis berakar pada prinsip-prinsip ajaran Buddha, yang 

tujuannya bukan sekadar pertumbuhan ekonomi atau akumulasi kekayaan, tetapi untuk 

kebahagiaan melalui pengendalian, hidup sederhana, dan pemenuhan kebutuhan yang wajar 



 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 22 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

(Zinchenko et al., 2023). Dalam ajaran Jalan Mulia Berunsur Delapan, kelompok moralitas 

mencakup ucapan benar (sammāvācā), perbuatan benar (sammākammanta), dan penghidupan 

benar (sammāājīva) (Medhācitto, 2024). 

Buddha menegaskan bahwa kekayaan yang benar adalah kekayaan yang diperoleh dengan 

usaha dan semangat (uṭṭhānavīriyādhigatehi), dikumpulkan dengan kekuatan bahunya 

(bāhābalaparicitehi), hasil keringat yang keluar dari dahi sendiri (sedāvakkhittehi), sesuai dengan 

jalan Dhamma (dhammikehi dhammaladdhehi) (Bodhi, 2012: 1194). Pekerjaan yang benar adalah 

pekerjaan yang tidak melanggar norma masyarakat, aturan negara dan ajaran agama. Dalam 

konteks Buddhis, pekerjaan yang benar adalah pekerjaan yang tidak melanggar pañcasīla Buddhis 

(Medhacitto, 2019: 60). 

Menurut perspektif Buddhis, penghasilan harus dibagi menjadi tiga bagian, yaitu satu bagian 

(25%) untuk dinikmati (ekena bhoge bhuñjeyya), dua bagian (50%) untuk investasi atau 

mengembangkan usaha (dvīhi kammaṃ payojaye), satu bagian lainnya (25%) disimpan untuk 

keperluan sewaktu membutuhkan (catutthañca nidhāpeyya āpadāsu bhavissati) (Walshe, 2012: 

466). 

Dalam Dīghajāṇu Sutta, Buddha memberikan empat hal yang dapat menuntun umat awam 

menuju kebahagiaan dan kesejahteraan, yaitu:  

1. Memiliki ketekunan (uṭṭhānasampadā)  

Kata uṭṭhāna mengacu pada usaha atau membangkitkan semangat. Sampadā berarti 

memiliki. Orang yang sukses akan selalu memiliki semangat usaha yang tinggi atau tekun 

dalam pekerjaannya. Kemalasan adalah sebab kegagalan, dan ketekunan adalah sebab 

kesuksesan. Seseorang harus memiliki ketekunan untuk mencapai kesuksesan. Ketekunan 

berarti bahwa seseorang terampil, rajin, memiliki penilaian yang baik terhadap tugasnya, 

apakah itu dalam bidang pertanian, perdagangan, beternak, layanan pemerintahan, atau 

keterampilan lainnya.  

2. Kemampuan menjaga (ārakkhasampadā)  

Ārakkha berarti melindungi atau menjaga. Sampadā adalah memiliki. Ārakkhasampadā 

berarti memiliki kemampuan dalam hal melindungi dan menjaga kekayaan yang sudah 

diperoleh. Kemampuan ini dianggap cukup penting karena bila tidak memiliki hal ini, 

maka kekayaannya akan hilang dan lenyap semuanya. Menjaga berarti melindungi 

kekayaannya yang sudah diperoleh dari kehilangan yang mungkin dapat terjadi akibat api, 

banjir, raja, pencuri, atau pewaris yang tidak disukai. 

3. Teman yang baik (kalyāṇamittatā)  

Kalyāṇamitta adalah teman yang baik atau pergaulan yang baik. Pertemanan memainkan 

peranan penting dalam keberhasilan maupun kegagalan seseorang. Berteman dengan 

orang-orang yang baik akan memberikan banyak manfaat. Sebaliknya, berteman dengan 

orang-orang yang jahat akan mendatangkan banyak bahaya. Di sutta dijelaskan bahwa 

yang dimaksud berteman dengan teman-teman yang baik adalah di desa atau di kota 

manapun seseorang tinggal, ia bergaul dengan orang-orang yang kokoh dalam moralitas, 

baik muda maupun tua, yang memiliki keyakinan, perilaku bermoral, kedermawanan, dan 

kebijaksanaan. Ia berbincang bincang dan berdiskusi dengan mereka. Ia akan meniru 

sejauh apapun kualitas kualitas mereka dari segi keyakinan, perilaku bermoral, 

kedermawanan, dan kebijaksanaanya. 

 

 



 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 23 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

4. Hidup seimbang (samajīvitā)  

Samajīvitā berarti hidup seimbang. Hidup yang seimbang adalah hidup yang tidak terlalu 

boros dan juga tidak terlalu hemat. Orang yang hidup seimbang berarti orang yang tahu 

perhitungan tentang pemasukan dan pengeluaran. Ia pandai mengatur pengeluaran agar 

tidak sampai melebihi pemasukan. Dibaratkan seorang penimbang atau karyawannya, 

ketika mengoprasikan timbangan ia akan tahu seberapa banyak ia harus menambahkan atau 

mengurangi untuk mendapatkan takaran yang dimaksud. Apabila seseorang memiliki 

pendapatan yang kecil namun hidup berkemewahan, orang tersebut dikatakan sebagai 

orang yang makan hartannya bagaikan pemakan buah ara. Sebaliknya ketika seseorang 

berpenghasilan besar namun hidup terlalu hemat, maka orang-orang akan mencibirnya 

mengapa orang itu bisa kelaparan padahal kebutuhan hidup kecukupan. Maka hidup 

seimbang adalah gaya hidup yang tidak terlalu boros dan juga tidak terlalu hemat (Bodhi, 

2012: 11994-1195). 

 

KESIMPULAN 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa praktik dāna dan kegiatan sosial Buddhis 

memainkan peran penting dalam membentuk dan memperkuat kesejahteraan spiritual masyarakat 

modern melalui proses internalisasi nilai, pengalaman emosional, serta keterhubungan sosial yang 

mendalam. Analisis tematik mengungkap bahwa dāna dipahami tidak hanya sebagai tindakan 

memberi, tetapi juga sebagai praktik spiritual yang mengikis keterikatan, menumbuhkan empati, 

dan menciptakan ketenangan batin, sementara keterlibatan sosial menjadi sarana untuk 

mewujudkan nilai karuṇā dan mettā dalam tindakan nyata. Temuan ini memperluas pemahaman 

teori sebelumnya tentang prososialitas dan spiritualitas dengan menunjukkan bahwa aktivitas 

sosial berbasis nilai Buddhis mampu menghasilkan transformasi batin yang sejalan dengan konsep 

eudaimonic well-being dan prinsip Engaged Buddhism. Secara sosial-budaya, penelitian ini 

menegaskan fungsi komunitas Buddhis sebagai ruang pembelajaran moral dan penguatan 

identitas, sedangkan secara akademik, temuan ini memberikan kontribusi terhadap kajian 

spiritualitas religius dalam konteks masyarakat kontemporer. Meskipun demikian, penelitian ini 

memiliki keterbatasan pada variasi lokasi dan jumlah informan, sehingga diperlukan eksplorasi 

lebih luas dalam penelitian berikutnya, termasuk pendalaman pengalaman lintas komunitas 

Buddhis dan analisis longitudinal untuk memahami perubahan spiritual dari waktu ke waktu. 

SARAN 

Berdasarkan hasil penelitian, disarankan agar komunitas dan organisasi Buddhis 

memperkuat program dāna dan kegiatan sosial yang tidak hanya berorientasi pada bantuan 

material, tetapi juga pada pembinaan spiritual relawan dan umat agar nilai-nilai kekarunaan dapat 

terinternalisasi secara lebih mendalam. Para akademisi dapat memanfaatkan temuan ini sebagai 

dasar pengembangan kajian lebih lanjut mengenai hubungan antara praktik agama, prososialitas, 

dan kesejahteraan spiritual, serta mengembangkan penelitian dengan metode triangulasi yang lebih 

beragam untuk memperkaya sudut pandang interpretatif. Bagi pemangku kepentingan, penting 

untuk menciptakan ekosistem kegiatan sosial yang inklusif dan berkesinambungan agar 

dampaknya dapat dirasakan oleh masyarakat luas. Penelitian selanjutnya disarankan menggali 

aspek lain seperti peran gender, dinamika generasi muda Buddhis, atau integrasi teknologi digital 

dalam praktik dāna, sehingga pemahaman mengenai fenomena spiritualitas dan keterlibatan sosial 

dalam Buddhisme dapat berkembang lebih komprehensif. 

 



 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 24 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

DAFTAR PUSTAKA  

Ardiansyah, A., & Astuti, D. (2025). Tanggung jawab sosial serta kemanusiaan masyarakat 

Buddhis. Jurnal Dharma Agama Nalanda. https://e-

journal.nalanda.ac.id/index.php/jdan/article/download/1498/1513 

Candakaro, S., & Hermawan, H. (2025). Analisis pendidikan karakter Buddhis dalam membentuk 

etika keutamaan remaja. Jurnal Locus. 

https://locus.rivierapublishing.id/index.php/jl/article/download/4789/1160 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among 

five approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Ismoyo, T., & Lisniasari, L. (2021). Peran ilmu pengetahuan agama Buddha dalam konstruksi 

etika sosial dan spiritual masyarakat. Jurnal STAB Bodhidharma. https://journal.stab-

bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/download/48/42 

Lamirin, L. (2024). Prinsip Buddha Dharma untuk harmonis dalam manajemen keuangan 

keluarga. Jurnal Buddha dan Isu Sosial. https://journal.stab-

bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/view/103/78 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. Sage Publications. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (3rd ed.). Sage Publications. 

Pew Research Center. (2023). Spiritual but not religious: Trends and demographics. 

https://www.pewresearch.org 

Prayukvong, W. (2005). Buddhist economics in practice: An exploratory study in Thailand. 

Journal of Bhutan Studies, 12, 45–68. 

Putra, A. (2024). Makna sesajen dalam tradisi sedekah bumi di Dusun Krajan. Jurnal Budi Pekerti 

Agama Buddha. https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpab/article/download/591/1459 

Ryff, C. D., & Singer, B. (2013). Know thyself and become what you are: A eudaimonic approach 

to psychological well-being. Journal of Happiness Studies, 4(3), 233–252. 

Smith, J., & Wallace, A. (2021). Spiritual well-being and compassion-based practices in 

contemporary society. Journal of Transpersonal Psychology, 53(2), 112–129. 

Sugiyono. (2015). Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Tzu Chi Foundation. (2020). Annual humanitarian activities report. Tzu Chi Publishing. 

Yatmiati, Y., & Tupari, T. (2025). Inklusivisme dalam kotbah Buddha dan implikasinya bagi 

masyarakat modern. Jurnal Kajian dan Reviu Jinarakkhita. https://ejournal.stiab-

jinarakkhita.ac.id/index.php/jgsb/article/download/101/106 

Bodhi, B. (2012). Aṅguttara Nikāya: The numerical discourses of the Buddha. Boston: Wisdom 

Publications. 

Walshe, M. (2012). Dīgha Nikāya: The long discourses of the Buddha. Boston: Wisdom 

Publications. 

Medhacitto, T. S. (2019). Solusi dari beberapa masalah sosial dalam kajian sosiologi Buddhis. 

Semarang: CV. Bintang Kreasi. 

Medhācitto, T. S. (2024). The practical application of three phases (Tiparivaṭṭa) and twelve 

aspects (Dvādasākāra) in understanding the four noble truths. The Journal of International 

Buddhist Studies College (JIBSC), 10(3), 225–239.  

Digha Nikaya (Dialog of The Buddha) Vol III. Terjemahan David, Rhys. 1979. London: The Pali 

Text Society. 

https://e-journal.nalanda.ac.id/index.php/jdan/article/download/1498/1513
https://e-journal.nalanda.ac.id/index.php/jdan/article/download/1498/1513
https://locus.rivierapublishing.id/index.php/jl/article/download/4789/1160
https://journal.stab-bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/download/48/42
https://journal.stab-bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/download/48/42
https://journal.stab-bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/view/103/78
https://journal.stab-bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/view/103/78
https://www.pewresearch.org/
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpab/article/download/591/1459
https://ejournal.stiab-jinarakkhita.ac.id/index.php/jgsb/article/download/101/106
https://ejournal.stiab-jinarakkhita.ac.id/index.php/jgsb/article/download/101/106


 2025, Vol. 3, No.5

 15-25 
  
 

 Page | 25 

Cendikia 

 Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 

ISSN: 3025-1206 

The Book of the Gradual Saying Vol. I. 1989. Rhys Davids (Trans.). Oxford: PTS. Aṅguttara 

Nikāya: Khotbah-khotbah Numerikal Sang Buddha Jilid I. 2015. Indra Anggara (Trans.). 

Jakarta: DhammaCitta Press. 

The Book Of Gradual Saying Vol. III (Anggutara Nikaya). Rhys David (Trans). (1989). Oxford: 

The Pali Text Society.   

Itivuttaka. 1999. Ernst Windisch (Ed.). London and Boston: PTS. 

Zinchenko, V., & Boichenko, M. (2023). Buddhist Economics As A Return To Rational Model Of 

Economic Management. Journal of Philosophical Economics, 15(1), 227–244. 

 


