Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

PERAN DANA DAN KEGIATAN SOSIAL BUDDHIS DALAM MEMBANGUN
KESEJAHTERAAN SPIRITUAL BAGI MASYARAKAT MODERN

Ary Sugata ! Kurniawan Santoso ? Kabri 3
Program Studi Pendidikan Keagamaan Buddha, Sekolah Tinggi IImu Agama Buddha
Smaratungga,
Kabupaten Boyolali, Provinsi Jawa Tengah, Indonesia®-?3
sugataary@gmail.com * kurniawansantoso69@gmail.com ? kabri@smaratungga.ac.id ®

Abstract Article History

This study explores the role of dana (generosity) and Buddhist social ~Submitted: 10 November 2025
engagement in fostering spiritual well-being within contemporary society Accepted: 13 November 2025
through a qualitative approach grounded in an interpretive paradigm. The Published: 14 November 2025
research focuses on understanding practitioners’ inner experiences,

motivations, and spiritual interpretations as they participate in dana Key Words

practices and community-based social activities. Data were collected Dana; Buddhist social engagement;
through in-depth semi-structured interviews, participant observation, and spiritual well-being; compassion;
document analysis, and were subsequently examined using the interactive social participation; eudaimonic
model developed by Miles and Huberman, which includes data reduction, well-being; modern Buddhism
data display, and conclusion verification. The findings reveal that dana is

perceived not merely as material giving but as a transformative spiritual

practice that reduces attachment and cultivates compassion. Meanwhile,

Buddhist social activities serve as a medium for actualizing karuna

(compassion) and metta (loving-kindness), enhancing meaning in life,

social connectedness, and communal harmony. These practices also

contribute to eudaimonic well-being, reflected in increased mindfulness,

emotional balance, gratitude, and deeper experiential understanding of the

Dhamma. The study contributes theoretically to the discourse on religious

spirituality and prosocial behavior, while offering practical implications for

developing sustainable and transformative Buddhist social programs.

Further research is recommended with broader and more diverse Buddhist

communities to enrich the understanding of how religious practice supports

spiritual well-being in modern contexts.

Abstrak Sejarah Artikel

Penelitian ini bertujuan untuk memahami peran dana dan kegiatan sosial Submitted: 10 November 2025
Buddhis dalam membangun kesejahteraan spiritual masyarakat modern Accepted: 13 November 2025
melalui pendekatan kualitatif dengan paradigma interpretatif. Fokus Published: 14 November 2025
penelitian diarahkan pada pengalaman batin, motivasi, serta pemaknaan

spiritual umat Buddhis dalam menjalankan praktik dana dan aktivitas Kata Kunci

prososial di lingkungan komunitas. Data diperoleh melalui wawancara Dana; kegiatan sosial Buddhis;
mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi, kemudian dianalisis kesejahteraan spiritual; welas asih;
menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi reduksi  keterlibatan sosial; eudaimonic
data, penyajian data, dan verifikasi temuan. Hasil penelitian menunjukkan well-being; Buddhisme modern
bahwa dana dipahami bukan sekadar pemberian material, tetapi sebagai

sarana pemurnian batin yang mengikis keterikatan dan menumbuhkan welas

asih. Sementara itu, kegiatan sosial Buddhis berfungsi sebagai media

aktualisasi nilai karuna dan metta, yang memperkuat rasa makna hidup,

solidaritas sosial, serta hubungan spiritual antaranggota komunitas. Praktik

ini juga terbukti meningkatkan eudaimonic well-being berupa ketenangan

mental, rasa syukur, dan pemahaman mendalam terhadap ajaran Dhamma

dalam kehidupan sehari-hari. Temuan ini memberikan kontribusi teoretis

Page| 15


mailto:sugataary@gmail.com%201
mailto:kurniawansantoso69@gmail.com%202
mailto:kabri@smaratungga.ac.id

Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

7 Efl') l. l.ﬁ dan g) . 15-25
ISSN: 3025-1206

bagi kajian spiritualitas religius dan prososialitas, serta implikasi praktis
bagi pengembangan program sosial Buddhis yang berkelanjutan dan
transformatif. Penelitian ini merekomendasikan eksplorasi lanjutan dengan
cakupan komunitas yang lebih luas untuk memperkaya pemahaman
mengenai hubungan antara praktik keagamaan dan kesejahteraan spiritual
di era modern.

PENDAHULUAN

Kehidupan masyarakat modern yang bergerak cepat dan penuh kompetisi telah
memunculkan berbagai persoalan psikososial yang berdampak langsung pada kondisi spiritual
manusia. Fenomena seperti stres berkepanjangan, kelelahan emosional, tekanan pekerjaan, dan
rasa keterasingan semakin sering dijumpai seiring dengan perkembangan globalisasi dan
digitalisasi (Ismoyo & Lisniasari, 2021). Situasi ini membuat banyak orang merasakan kekosongan
makna dan kebutuhan akan keseimbangan batin meskipun kebutuhan material mereka relatif
tercukupi. Dalam konteks tersebut, dimensi spiritual kembali menjadi kebutuhan mendasar yang
dapat memberikan ketenangan, arah hidup, serta memperkuat hubungan sosial. Ajaran Buddha,
khususnya melalui praktik dana dan kegiatan sosial yang berlandaskan welas asih, menawarkan
jalan pemulihan batin yang relevan bagi masyarakat modern. Dalam Tipitaka dijelaskan bahwa
dana merupakan praktik awal yang menumbuhkan kesederhanaan, mengatasi keserakahan
(lobha), serta memperkokoh ikatan sosial antara pemberi dan penerima (A.1,201). Konsep ini tidak
hanya membawa manfaat bagi penerima bantuan, tetapi juga memperhalus motivasi,
menumbuhkan ketenangan, dan memperdalam spiritualitas pelakunya.

Di tingkat global, terdapat peningkatan minat terhadap bentuk spiritualitas yang tidak terikat
institusi keagamaan formal. Pew Research Center (2023) mencatat tren meningkatnya kelompok
yang mengidentifikasi diri sebagai “spiritual but not religious”, di mana banyak di antaranya
terlibat dalam aktivitas filantropi dan kegiatan komunitas sebagai cara membangun makna hidup.
Di Indonesia, lembaga-lembaga Buddhis seperti Tzu Chi, Dhammadutta Networks, serta vihara-
vihara lokal berperan aktif dalam memberikan bantuan kemanusiaan, pendidikan, kesehatan, serta
program pemberdayaan bagi kelompok rentan (Candakaro & Hermawan, 2025). Walaupun
aktivitas tersebut semakin berkembang, penelitian akademik mengenai pengaruh dana dan
kegiatan sosial Buddhis terhadap kesejahteraan spiritual masyarakat modern masih relatif terbatas.
Sebagian besar studi Buddhis lebih menyoroti aspek ritualistik dan teologis sehingga belum
menjelaskan secara komprehensif hubungan antara praktik derma, keterlibatan sosial, dan
transformasi batin (Lamirin, 2024; Ardiansyah & Astuti, 2025). Padahal, kajian yang
menggabungkan teori spiritualitas, psikologi positif, dan gagasan Engaged Buddhism sangat
diperlukan untuk memahami kontribusi sosial dan spiritual praktik Buddhis pada masa kini.

Berangkat dari persoalan tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menjawab pertanyaan
mengenai bagaimana peran dana dalam membangun kesejahteraan spiritual masyarakat modern;
bagaimana kegiatan sosial Buddhis menjadi media transformasi batin dan sosial; serta faktor-
faktor apa saja yang mempengaruhi efektivitas implementasi kegiatan tersebut. Penelitian ini
bertujuan mendeskripsikan kontribusi dana terhadap penguatan kualitas batin, menganalisis peran
kegiatan sosial Buddhis dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat, serta mengidentifikasi
pendukung dan hambatan dalam penyelenggaraan kegiatan sosial di komunitas Buddhis. Secara
teoretis, kajian ini diharapkan mampu memperluas pemahaman tentang Etika Buddhis dan
sosiologi agama, khususnya pada irisan spiritualitas dan aksi sosial. Sementara secara praktis, hasil

Page | 16



Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

penelitian dapat dimanfaatkan oleh organisasi Buddhis, pemangku kebijakan, dan komunitas lintas
agama untuk mengembangkan program sosial yang berlandaskan nilai-nilai welas asih dan
kebijaksanaan. Sebagai landasan teoritis, penelitian ini merujuk pada ajaran dana dalam Pali
Canon yang mencakup amisadana, dhammadana, dan abhaya-dana sebagaimana dijelaskan
dalam studi Putra (2024). Selain itu, konsep kesejahteraan spiritual dalam psikologi modern seperti
eudaimonia, mindfulness, dan compassion digunakan untuk mengukur dampak praktik keagamaan
terhadap kualitas batin. Pendekatan Engaged Buddhism dari Thich Nhat Hanh dan Sulak Sivaraksa
pun menjadi kerangka penting untuk memahami bagaimana keterlibatan sosial mampu
menghasilkan transformasi batin bagi individu maupun komunitas (Yatmiati & Tupari, 2025).

TINJAUAN PUSTAKA
Konsep Dana dalam Tipitaka

Dalam tradisi Buddhisme awal, dana diposisikan sebagai fondasi dari keseluruhan jalan
spiritual. Banyak bagian dari Tipitaka menyatakan bahwa praktik memberi bukan sekadar tindakan
etis, tetapi juga transformasi batin yang mengikis akar defilemen, terutama lobha (keserakahan).
Buddha menekankan bahwa seseorang yang memberi dengan hati penuh keyakinan akan
menanamkan kondisi yang mengarah pada kebahagiaan lahir dan batin. Pemberian yang disertai
motivasi murni dapat melahirkan kebijaksanaan (pasifia) karena individu menyadari sifat saling
ketergantungan dan tidak kekalnya suatu harta (A. 111, 336).

Selain itu, praktik dana dalam Tipitaka selalu dipahami sebagai latihan penjinakan batin;
bukan sekadar sumbangan material. Buddha menjelaskan bahwa seseorang yang melepaskan
sesuatu dari dirinya sesungguhnya sedang "melepaskan belenggu” dalam batin (S. I, 32). Bahkan
dalam Jataka ditemukan banyak kisah yang menekankan pengorbanan demi kepentingan makhluk
lain, misalnya Sasa Jataka (Ja.316), di mana Bodhisatta mengorbankan tubuhnya sebagai wujud
abhayadana tertinggi. Tipitaka menguraikan tiga kategori utama dana, yaitu:

1. Amisadana, yaitu pemberian material. Buddha menegaskan bahwa makanan yang
diberikan dengan cinta kasih dapat menjadi dukungan batin dan fisik bagi penerima
(Khp.8).

2. Dhammadana, pemberian ajaran, menyatakan: “Sabba-danam dhammadanam jinati” yang
artinya pemberian Dhamma mengungguli segala bentuk pemberian (Dhp.354).

3. Abhayadana, pemberian perlindungan dari bahaya. Buddha menyebut bahwa memberikan
rasa aman kepada makhluk lain sama artinya dengan memberikan kebahagiaan bagi dirinya
sendiri (1t.22).

Putra (2024) menekankan bahwa tiga bentuk dana ini bekerja pada tingkatan yang berbeda:
memberi materi memenuhi kebutuhan fisik; memberi Dhamma memenuhi kebutuhan intelektual
dan spiritual; sedangkan memberi perlindungan memenuhi kebutuhan emosional dan sosial. Oleh
karena itu, konsep dana memiliki struktur multidimensional yang menjadikannya relevan dalam
konteks masyarakat modern yang kompleks dan sering mengalami keterasingan spiritual.
Kegiatan Sosial Buddhis dalam Masyarakat Modern

Kegiatan sosial Buddhis adalah manifestasi langsung dari nilai welas asih (karuza) dan cinta
kasih (metta) dalam kehidupan sehari-hari. Dalam ajaran Sang Buddha, keterlibatan sosial adalah
bagian dari praktik spiritual, sebagaimana tampak memaparkan tanggung jawab sosial dalam enam
arah hubungan. (D. 111, 180). Sutta ini menjelaskan bahwa seorang praktisi bertanggung jawab
menjalankan kewajiban sosial sebagai wujud hormat dan solidaritas terhadap keluarga, guru,
sahabat, pekerja, dan masyarakat luas. Dengan demikian, keterlibatan sosial bukanlah konsep

Page | 17



Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

modern, tetapi integral dalam etika buddhis. Sigalovada Sutta merinci enam saluran yang dapat
memboroskan kekayaan (cha apayamukhani), antara lain: gemar minum minuman Kkeras
(suramerayamajjappamadatthananuyogo), sering berkeliaran di jalan-jalan pada waktu yang tidak
pantas (vikalavisikhacariyanuyogo), mengejar tempat-tempat hiburan (samajjabhicaranam),
gemar berjudi (jutappamadatthananuyogo), bergaul dengan teman-teman yang jahat
(papamittanuyogo), dan kebiasaan bermalas-malasan (alasyanuyogo) (Walshe, 2012: 462).

Bentuk kegiatan sosial buddhis modern mencakup bakti sosial, penggalangan dana, bantuan
bencana, dapur umum, layanan kesehatan, beasiswa pendidikan, hingga pemberdayaan ekonomi
masyarakat. Menurut Yatmiati & Tupari (2025), kegiatan sosial Buddhis merupakan bentuk nyata
Engaged Buddhism, yaitu ajaran yang menekankan aksi sosial sebagai ekspresi spiritualitas. Thich
Nhat Hanh menambahkan bahwa kesadaran penuh (mindfulness) dalam membantu sesama justru
memperkuat kualitas batin, bukan sekadar aktivitas sosial.

Organisasi Buddhis seperti Tzu Chi memadukan nilai spiritual dengan profesionalisme
dalam aksi kemanusiaan. Candakaro & Hermawan (2025) menunjukkan bahwa aktivitas sosial Tzu
Chi meningkatkan kesadaran moral, rasa tanggung jawab, dan empati peserta didik. Relief
bencana, pembangunan sekolah, dan program kesehatan merupakan bentuk abhayadana modern
yang memberikan rasa aman dan dukungan kepada masyarakat luas.

Kegiatan sosial juga dilakukan vihara-vihara lokal di Indonesia melalui program bakti sosial
rutin, pembagian sembako, pendidikan karakter, dan pendampingan keluarga pra-sejahtera.
Ardiansyah & Astuti (2025) menegaskan bahwa keterlibatan umat dalam kegiatan sosial
meningkatkan modal sosial (social capital) yang memperkuat identitas Buddhis dalam masyarakat
multikultural.

Dalam Pali Canon, praktik sosial melalui pemberian juga dijelaskan dalam Velama Sutta,
yang menegaskan bahwa pemberian yang dilakukan dengan niat murni dan kebijaksanaan
memiliki nilai spiritual yang lebih tinggi daripada pemberian material dalam jumlah besar tetapi
tanpa kedalaman batin. Sutta ini relevan dengan konteks modern, di mana aksi sosial sering hanya
diarahkan pada pencitraan, bukan transformasi batin.

Kesejahteraan Spiritual dalam Perspektif Psikologi Modern

Kesejahteraan spiritual atau spiritual well-being dipandang dalam psikologi modern sebagai
integrasi antara kedamaian batin, keterhubungan sosial, rasa makna hidup, dan aktualisasi diri.
Ryff & Singer (2013) menekankan eudaimonic well-being sebagai pencapaian tertinggi manusia
melalui pengembangan potensi diri dan hubungan yang bermakna. Faktor-faktor ini sangat
berkaitan dengan nilai Buddhis seperti samma-vayama (usaha benar), samma-sati (perhatian
benar), dan metta (cinta kasih universal).

Penelitian Smith & Wallace (2021) menunjukkan bahwa partisipasi dalam kegiatan prososial
dan praktik welas asih meningkatkan regulasi emosi, mengurangi stres, serta memperkuat makna
hidup. Kegiatan dana dapat meningkatkan hormon kebahagiaan seperti endorphin dan oxytocin,
yang memperkuat empati dan hubungan interpersonal.

Konsep Buddhis mengenai kesejahteraan spiritual juga dapat ditemukan dalam Metta Sutta
yang menekankan bahwa seseorang yang memancarkan cinta kasih ke seluruh penjuru akan “tidur
nyenyak, tidak bermimpi buruk, disayangi manusia dan non-manusia.” Ini menunjukkan bahwa
kesejahteraan spiritual dalam Buddhisme sangat erat hubungannya dengan aktivitas prososial dan
kualitas batin.

Sebagai tambahan, dalam Sarigaha Sutta menyebut empat prinsip menjaga keharmonisan
sosial, yaitu memberi (dana), bertutur lembut, melakukan pelayanan (atthacariya), dan bersikap

Page | 18



Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

adil. Keempat prinsip ini menunjukkan hubungan langsung antara tindakan sosial dan
kesejahteraan batin.

Tren Pew Research (2023) menunjukkan banyak orang modern yang mencari spiritualitas
melalui aksi sosial, bukan ritual formal. Hal ini menunjukkan bahwa Buddhist social engagement
berpotensi besar memenuhi kebutuhan spiritual masyarakat kontemporer.

Penelitian Terdahulu dan Ruang Kajian

Sejumlah studi telah membahas kontribusi nilai Buddhis terhadap kesejahteraan sosial.
Prayukvong (2005) menunjukkan bahwa kegiatan ekonomi komunitas berbasis nilai Buddhis di
Thailand meningkatkan kesejahteraan psikologis dan sosial masyarakat. Ismoyo & Lisniasari
(2021) menekankan bahwa pendidikan Buddhis berperan penting dalam membentuk etika sosial
dan spiritual masyarakat urban.

Candakaro & Hermawan (2025) menemukan bahwa kegiatan sosial Buddhis dapat
membentuk karakter remaja melalui praktik disiplin dan welas asih. Ardiansyah & Astuti (2025)
menunjukkan bahwa keterlibatan sosial di vihara meningkatkan solidaritas, kohesi sosial, serta
integrasi di masyarakat majemuk.

Namun, sebagian besar penelitian tersebut membahas isu sosial atau spiritual secara terpisah.
Belum banyak kajian yang menghubungkan secara simultan praktik dana, kegiatan sosial Buddhis,
dan kesejahteraan spiritual masyarakat modern. Dengan demikian, ada kekosongan literatur yang
perlu diisi, terutama terkait bagaimana praktik-praktik ini mempengaruhi transformasi batin
individu sekaligus memberikan dampak sosial yang luas.

Penelitian ini hadir untuk menjawab kesenjangan tersebut melalui pendekatan kualitatif yang
mengintegrasikan perspektif buddhisme, psikologi modern, dan studi perilaku prososial.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini dilaksanakan dengan pendekatan kualitatif dalam kerangka interpretatif untuk
menggali pemahaman mendalam mengenai makna, nilai, serta pengalaman subjektif yang muncul
dari praktik dana dan kegiatan sosial umat Buddhis dalam meningkatkan kesejahteraan spiritual.
Pendekatan ini dipilih karena dimensi pengalaman spiritual dan makna keagamaan tidak dapat
dinilai melalui pengukuran kuantitatif, tetapi membutuhkan pemahaman dari perspektif para
pelaku dan komunitas yang terlibat langsung (Creswell & Poth, 2018). Paradigma interpretatif
memungkinkan peneliti melihat realitas sosial sebagai konstruksi makna yang dibentuk melalui
interaksi simbolik dalam konteks budaya dan ajaran Buddhis. Oleh karena itu, penelitian kualitatif
ini berupaya menangkap kedalaman pengalaman batin dan dinamika sosial yang menyertai praktik
derma dan keterlibatan sosial tersebut.

Subjek penelitian terdiri dari individu-individu yang berpartisipasi aktif dalam berbagai
kegiatan sosial Buddhis, termasuk praktisi Buddhis, donatur vihara, relawan organisasi sosial, serta
anggota komunitas yang menerima manfaat dari program sosial keagamaan. Pemilihan informan
dilakukan melalui teknik purposive sampling dengan mempertimbangkan keterlibatan mereka
yang konsisten dalam praktik dana maupun pelayanan sosial sedikitnya enam bulan terakhir, serta
kesediaan mereka untuk berbagi pengalaman secara mendalam. Penelitian dilaksanakan di
sejumlah vihara dan organisasi Buddhis seperti Tzu Chi Indonesia serta vihara urban di Jakarta
dan Yogyakarta yang dikenal aktif menyelenggarakan kegiatan bakti sosial dan dhammadana.
Pemilihan lokasi dari komunitas Buddhis perkotaan maupun komunitas yang lebih tradisional
dilakukan untuk menangkap variasi praktik sosial dan pengalaman spiritual di berbagai
lingkungan.

Page |19



Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu wawancara mendalam semi-
terstruktur, observasi partisipatif, dan dokumentasi. Wawancara digunakan untuk mengeksplorasi
persepsi, motivasi, dan pengalaman spiritual informan secara fleksibel namun terarah sesuai
dengan fokus penelitian. Observasi partisipatif dilakukan dengan mengikuti kegiatan dana seperti
pembagian sembako, pelayanan kesehatan, pengobatan gratis, serta kelas dharma untuk
menangkap ekspresi spiritual dan interaksi sosial secara langsung. Selain itu, pengumpulan
dokumen berupa laporan kegiatan, catatan vihara, foto kegiatan, dan arsip organisasi digunakan
sebagai data pendukung dalam triangulasi informasi yang diperoleh (Sugiyono, 2015). Kombinasi
tiga teknik tersebut memberikan gambaran data yang lebih komprehensif dan mendalam.

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan mengikuti model Miles dan Huberman
yang terdiri dari tiga langkah utama, yaitu reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan
dan verifikasi. Pada tahap reduksi data, informasi yang diperoleh diseleksi dan diringkas untuk
mengidentifikasi data yang relevan. Selanjutnya, data yang telah direduksi disajikan dalam bentuk
matriks dan narasi tematik untuk membantu peneliti melihat pola dan hubungan antartema. Tahap
terakhir adalah penarikan kesimpulan secara bertahap dan terus diverifikasi melalui pengecekan
ulang data agar temuan yang dihasilkan tetap konsisten dan akurat (Miles, Huberman & Saldafia,
2014). Proses analisis dilakukan menggunakan thematic coding untuk mengidentifikasi pola
utama, seperti makna spiritual dalam praktik dana, motivasi keterlibatan sosial, serta dampaknya
bagi kehidupan batin dan kesejahteraan spiritual umat Buddhis.

Keabsahan data dijaga melalui penerapan triangulasi sumber dan triangulasi metode,
sehingga temuan diperoleh dari berbagai jenis informan dan metode pengumpulan data yang
berbeda. Selain itu, validitas hasil diperkuat melalui member checking, di mana interpretasi peneliti
dikonfirmasi kembali kepada para informan untuk memastikan kesesuaian makna dan
menghindari kesalahan penafsiran. Peneliti juga menyusun audit trail yang berisi catatan lapangan,
refleksi proses penelitian, serta dokumentasi analisis sebagai bagian dari transparansi metodologis.
Praktik reflektivitas diterapkan untuk menjaga kesadaran kritis peneliti terhadap potensi bias yang
mungkin muncul selama proses penelitian berlangsung (Lincoln & Guba, 1985). Dengan
pendekatan ini, seluruh proses penelitian dilakukan secara sistematis, etis, dan dapat
dipertanggungjawabkan secara akademik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik dana dan keterlibatan sosial Buddhis memiliki
dampak signifikan terhadap perkembangan kesejahteraan spiritual umat. Temuan pertama
berkaitan dengan tema “Makna Spiritual dalam Praktik Dana”, yang menggambarkan bahwa para
informan memahami dana bukan sekadar pemberian materi, tetapi sebagai jalan pemurnian batin.
Informan menyatakan bahwa tindakan memberi menciptakan rasa lega, keheningan hati, serta
perasaan bebas dari keterikatan. Makna ini sejalan dengan ajaran Buddhis yang menekankan
bahwa beliau yang memberi dengan hati tulus akan memperoleh kebahagiaan dan ketenangan
batin (A.111,336). Dalam praktik sehari-hari, informan mengaku merasakan perubahan batin berupa
berkurangnya kecemasan, meningkatnya empati, dan tumbuhnya perhatian penuh terhadap kondisi
orang lain. Pengalaman ini menunjukkan bahwa dana tidak hanya berdampak sosial, tetapi juga
memperkuat kesadaran diri dan kedisiplinan mental.

Temuan kedua berkaitan dengan tema “Motivasi Keterlibatan dalam Kegiatan Sosial
Buddhis”, di mana informan mengungkapkan bahwa keikutsertaan mereka dalam kegiatan sosial
didorong oleh kombinasi antara ajaran moral Buddhis, dorongan empati, dan keinginan membalas

Page | 20



Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

budi kepada masyarakat. Banyak informan menekankan bahwa terlibat dalam kegiatan sosial
membuat mereka merasa terhubung dengan komunitas dan memiliki tujuan hidup yang lebih
bermakna. Nilai-nilai Buddhis seperti karupza (welas asih) dan metta (cinta kasih) menjadi
landasan utama bagi relawan untuk terus berkontribusi dalam berbagai kegiatan. Hal ini selaras
dengan prinsip dalam Sigalovada Sutta yang menekankan bahwa seseorang tidak dapat mencapai
kehidupan yang benar-benar baik tanpa melayani dan mendukung sesama. Temuan ini
memperlihatkan bahwa motivasi spiritual dan sosial saling menguatkan, menciptakan siklus
kebajikan yang berkelanjutan dalam komunitas Buddhis.

Tema ketiga muncul dari analisis data mengenai ‘“Pengalaman Batin dalam Aktivitas Sosial”,
yang menunjukkan bahwa kegiatan sosial memberikan dampak emosional dan spiritual yang
mendalam. Informan menyatakan bahwa membantu orang lain memberikan rasa kepuasan batin,
ketenangan, dan inspirasi untuk terus menumbuhkan kebaikan. Mereka juga mengungkapkan
bahwa melihat senyum penerima manfaat atau mendengar ungkapan terima kasih membuat
mereka merasakan kebahagiaan yang lebih tahan lama dibandingkan kesenangan material.
Pengalaman ini memperkuat konsep kesejahteraan spiritual dari psikologi modern yang menyebut
bahwa aktivitas prososial dapat meningkatkan eudaimonic well-being, yaitu kebahagiaan yang
berasal dari hidup yang bermakna (Ryff & Singer, 2013). Temuan ini mengindikasikan bahwa
kegiatan sosial Buddhis berfungsi sebagai media transformasi batin yang efektif.

Temuan keempat berkaitan dengan tema “Peran Komunitas dalam Mendorong Pertumbuhan
Spiritual”. Informan mengungkapkan bahwa dukungan komunitas termasuk pemimpin spiritual,
sesama relawan, dan lingkungan vihara berperan besar dalam menjaga keberlanjutan praktik dana
dan kegiatan sosial. Lingkungan komunitas yang hangat, penuh perhatian, dan dipenuhi
keteladanan moral membuat individu merasa lebih mudah mempertahankan motivasi spiritual.
Kehadiran para bhikkhu dan guru Dhamma yang memberi arahan moral juga disebut sangat
membantu menginternalisasi nilai-nilai Buddhis. Kajian ini memperkuat pandangan Engaged
Buddhism yang menegaskan bahwa transformasi batin terjadi melalui hubungan timbal balik
antara individu dan komunitas. Artinya, semakin kuat ikatan sosial dalam komunitas Buddhis,
semakin tinggi pula potensi terciptanya kesejahteraan spiritual kolektif.

Tema kelima berkaitan dengan “Dampak Praktik Dana dan Kegiatan Sosial terhadap
Kesejahteraan Spiritual”, yang menunjukkan bahwa dua praktik ini secara konsisten meningkatkan
rasa syukur, ketenangan mental, serta pemahaman mendalam tentang ketidakkekalan dan
ketidakterikatan. Informan menjelaskan bahwa memberi secara rutin membantu mereka
mengurangi kelekatan pada harta dan identitas diri, sehingga batin menjadi lebih ringan dan stabil.
Mereka merasakan peningkatan mindfulness, kemampuan mengelola emosi, serta pemahaman
yang lebih dalam terhadap ajaran Dhamma dalam konteks kehidupan sehari-hari. Temuan ini
sejalan dengan ajaran dalam Metta Sutta, yang menyatakan bahwa seseorang yang melatih cinta
kasih melalui tindakan nyata akan mengalami kedamaian batin dan kebahagiaan yang stabil.
Dengan demikian, hasil penelitian menegaskan bahwa dana dan kegiatan sosial bukan hanya aspek
ritual semata, tetapi merupakan praktik kontemplatif yang berdampak luas bagi pembentukan
kesejahteraan spiritual masyarakat modern. Dalam praktik berdana dan kegiatan sosial ini masih
terkait hubungannya dengan prinsip-prinsip ekonomi buddhis. Ekonomi buddhis memberikan
pengetahuan tentang pentingnya dan bagaimana mengelola penghasilan, kekayaan, serta
memanajemen ekonomi. Ekonomi Buddhis berakar pada prinsip-prinsip ajaran Buddha, yang
tujuannya bukan sekadar pertumbuhan ekonomi atau akumulasi kekayaan, tetapi untuk
kebahagiaan melalui pengendalian, hidup sederhana, dan pemenuhan kebutuhan yang wajar

Page | 21



Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

(Zinchenko et al., 2023). Dalam ajaran Jalan Mulia Berunsur Delapan, kelompok moralitas
mencakup ucapan benar (sammavaca), perbuatan benar (sammakammanta), dan penghidupan
benar (sammadajiva) (Medhacitto, 2024).

Buddha menegaskan bahwa kekayaan yang benar adalah kekayaan yang diperoleh dengan
usaha dan semangat (usthanaviriyadhigatehi), dikumpulkan dengan kekuatan bahunya
(bahabalaparicitehi), hasil keringat yang keluar dari dahi sendiri (sedavakkhittehi), sesuai dengan
jalan Dhamma (dhammikehi dhammaladdhehi) (Bodhi, 2012: 1194). Pekerjaan yang benar adalah
pekerjaan yang tidak melanggar norma masyarakat, aturan negara dan ajaran agama. Dalam
konteks Buddhis, pekerjaan yang benar adalah pekerjaan yang tidak melanggar paficasila Buddhis
(Medhacitto, 2019: 60).

Menurut perspektif Buddhis, penghasilan harus dibagi menjadi tiga bagian, yaitu satu bagian
(25%) untuk dinikmati (ekena bhoge bhufijeyya), dua bagian (50%) untuk investasi atau
mengembangkan usaha (dvihi kammam payojaye), satu bagian lainnya (25%) disimpan untuk
keperluan sewaktu membutuhkan (catutthaiica nidhapeyya apadasu bhavissati) (Walshe, 2012:
466).

Dalam Dighajanu Sutta, Buddha memberikan empat hal yang dapat menuntun umat awam
menuju kebahagiaan dan kesejahteraan, yaitu:

1. Memiliki ketekunan (utthanasampada)
Kata ufthana mengacu pada usaha atau membangkitkan semangat. Sampada berarti
memiliki. Orang yang sukses akan selalu memiliki semangat usaha yang tinggi atau tekun
dalam pekerjaannya. Kemalasan adalah sebab kegagalan, dan ketekunan adalah sebab
kesuksesan. Seseorang harus memiliki ketekunan untuk mencapai kesuksesan. Ketekunan
berarti bahwa seseorang terampil, rajin, memiliki penilaian yang baik terhadap tugasnya,
apakah itu dalam bidang pertanian, perdagangan, beternak, layanan pemerintahan, atau
keterampilan lainnya.

2. Kemampuan menjaga (arakkhasampada)
Arakkha berarti melindungi atau menjaga. Sampada adalah memiliki. Arakkhasampada
berarti memiliki kemampuan dalam hal melindungi dan menjaga kekayaan yang sudah
diperoleh. Kemampuan ini dianggap cukup penting karena bila tidak memiliki hal ini,
maka kekayaannya akan hilang dan lenyap semuanya. Menjaga berarti melindungi
kekayaannya yang sudah diperoleh dari kehilangan yang mungkin dapat terjadi akibat api,
banjir, raja, pencuri, atau pewaris yang tidak disukai.

3. Teman yang baik (kalyanamittata)
Kalyapamitta adalah teman yang baik atau pergaulan yang baik. Pertemanan memainkan
peranan penting dalam keberhasilan maupun kegagalan seseorang. Berteman dengan
orang-orang yang baik akan memberikan banyak manfaat. Sebaliknya, berteman dengan
orang-orang yang jahat akan mendatangkan banyak bahaya. Di sutta dijelaskan bahwa
yang dimaksud berteman dengan teman-teman yang baik adalah di desa atau di kota
manapun seseorang tinggal, ia bergaul dengan orang-orang yang kokoh dalam moralitas,
baik muda maupun tua, yang memiliki keyakinan, perilaku bermoral, kedermawanan, dan
kebijaksanaan. la berbincang bincang dan berdiskusi dengan mereka. la akan meniru
sejauh apapun kualitas kualitas mereka dari segi keyakinan, perilaku bermoral,
kedermawanan, dan kebijaksanaanya.

Page | 22



Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

4. Hidup seimbang (samajivita)

Samajivita berarti hidup seimbang. Hidup yang seimbang adalah hidup yang tidak terlalu
boros dan juga tidak terlalu hemat. Orang yang hidup seimbang berarti orang yang tahu
perhitungan tentang pemasukan dan pengeluaran. la pandai mengatur pengeluaran agar
tidak sampai melebihi pemasukan. Dibaratkan seorang penimbang atau karyawannya,
ketika mengoprasikan timbangan ia akan tahu seberapa banyak ia harus menambahkan atau
mengurangi untuk mendapatkan takaran yang dimaksud. Apabila seseorang memiliki
pendapatan yang kecil namun hidup berkemewahan, orang tersebut dikatakan sebagai
orang yang makan hartannya bagaikan pemakan buah ara. Sebaliknya ketika seseorang
berpenghasilan besar namun hidup terlalu hemat, maka orang-orang akan mencibirnya
mengapa orang itu bisa kelaparan padahal kebutuhan hidup kecukupan. Maka hidup
seimbang adalah gaya hidup yang tidak terlalu boros dan juga tidak terlalu hemat (Bodhi,
2012: 11994-1195).

KESIMPULAN

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa praktik dana dan kegiatan sosial Buddhis
memainkan peran penting dalam membentuk dan memperkuat kesejahteraan spiritual masyarakat
modern melalui proses internalisasi nilai, pengalaman emosional, serta keterhubungan sosial yang
mendalam. Analisis tematik mengungkap bahwa dana dipahami tidak hanya sebagai tindakan
memberi, tetapi juga sebagai praktik spiritual yang mengikis keterikatan, menumbuhkan empati,
dan menciptakan ketenangan batin, sementara Kketerlibatan sosial menjadi sarana untuk
mewujudkan nilai karuna dan metta dalam tindakan nyata. Temuan ini memperluas pemahaman
teori sebelumnya tentang prososialitas dan spiritualitas dengan menunjukkan bahwa aktivitas
sosial berbasis nilai Buddhis mampu menghasilkan transformasi batin yang sejalan dengan konsep
eudaimonic well-being dan prinsip Engaged Buddhism. Secara sosial-budaya, penelitian ini
menegaskan fungsi komunitas Buddhis sebagai ruang pembelajaran moral dan penguatan
identitas, sedangkan secara akademik, temuan ini memberikan kontribusi terhadap kajian
spiritualitas religius dalam konteks masyarakat kontemporer. Meskipun demikian, penelitian ini
memiliki keterbatasan pada variasi lokasi dan jumlah informan, sehingga diperlukan eksplorasi
lebih luas dalam penelitian berikutnya, termasuk pendalaman pengalaman lintas komunitas
Buddhis dan analisis longitudinal untuk memahami perubahan spiritual dari waktu ke waktu.
SARAN

Berdasarkan hasil penelitian, disarankan agar komunitas dan organisasi Buddhis
memperkuat program dana dan kegiatan sosial yang tidak hanya berorientasi pada bantuan
material, tetapi juga pada pembinaan spiritual relawan dan umat agar nilai-nilai kekarunaan dapat
terinternalisasi secara lebih mendalam. Para akademisi dapat memanfaatkan temuan ini sebagai
dasar pengembangan kajian lebih lanjut mengenai hubungan antara praktik agama, prososialitas,
dan kesejahteraan spiritual, serta mengembangkan penelitian dengan metode triangulasi yang lebih
beragam untuk memperkaya sudut pandang interpretatif. Bagi pemangku kepentingan, penting
untuk menciptakan ekosistem kegiatan sosial yang inklusif dan berkesinambungan agar
dampaknya dapat dirasakan oleh masyarakat luas. Penelitian selanjutnya disarankan menggali
aspek lain seperti peran gender, dinamika generasi muda Buddhis, atau integrasi teknologi digital
dalam praktik dana, sehingga pemahaman mengenai fenomena spiritualitas dan keterlibatan sosial
dalam Buddhisme dapat berkembang lebih komprehensif.

Page | 23



Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

DAFTAR PUSTAKA

Ardiansyah, A., & Astuti, D. (2025). Tanggung jawab sosial serta kemanusiaan masyarakat
Buddhis. Jurnal Dharma Agama Nalanda. https://e-
journal.nalanda.ac.id/index.php/jdan/article/download/1498/1513

Candakaro, S., & Hermawan, H. (2025). Analisis pendidikan karakter Buddhis dalam membentuk
etika keutamaan remaja. Jurnal Locus.
https://locus.rivierapublishing.id/index.php/jl/article/download/4789/1160

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among
five approaches (4th ed.). Sage Publications.

Ismoyo, T., & Lisniasari, L. (2021). Peran ilmu pengetahuan agama Buddha dalam konstruksi
etika sosial dan spiritual masyarakat. Jurnal STAB Bodhidharma. https://journal.stab-
bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/download/48/42

Lamirin, L. (2024). Prinsip Buddha Dharma untuk harmonis dalam manajemen keuangan
keluarga. Jurnal Buddha dan Isu Sosial. https://journal.stab-
bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/view/103/78

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. Sage Publications.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (3rd ed.). Sage Publications.

Pew Research Center. (2023). Spiritual but not religious: Trends and demographics.
https://www.pewresearch.org

Prayukvong, W. (2005). Buddhist economics in practice: An exploratory study in Thailand.
Journal of Bhutan Studies, 12, 45-68.

Putra, A. (2024). Makna sesajen dalam tradisi sedekah bumi di Dusun Krajan. Jurnal Budi Pekerti
Agama Buddha. https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpab/article/download/591/1459

Ryff, C. D., & Singer, B. (2013). Know thyself and become what you are: A eudaimonic approach
to psychological well-being. Journal of Happiness Studies, 4(3), 233-252.

Smith, J., & Wallace, A. (2021). Spiritual well-being and compassion-based practices in
contemporary society. Journal of Transpersonal Psychology, 53(2), 112-129.

Sugiyono. (2015). Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R&D. Alfabeta.

Tzu Chi Foundation. (2020). Annual humanitarian activities report. Tzu Chi Publishing.

Yatmiati, Y., & Tupari, T. (2025). Inklusivisme dalam kotbah Buddha dan implikasinya bagi
masyarakat modern. Jurnal Kajian dan Reviu Jinarakkhita. https://ejournal.stiab-
jinarakkhita.ac.id/index.php/jgsb/article/download/101/106

Bodhi, B. (2012). Anguttara Nikaya: The numerical discourses of the Buddha. Boston: Wisdom
Publications.

Walshe, M. (2012). Digha Nikaya: The long discourses of the Buddha. Boston: Wisdom
Publications.

Medhacitto, T. S. (2019). Solusi dari beberapa masalah sosial dalam kajian sosiologi Buddhis.
Semarang: CV. Bintang Kreasi.

Medhacitto, T. S. (2024). The practical application of three phases (Tiparivasa) and twelve
aspects (Dvadasakara) in understanding the four noble truths. The Journal of International
Buddhist Studies College (JIBSC), 10(3), 225-239.

Digha Nikaya (Dialog of The Buddha) Vol Ill. Terjemahan David, Rhys. 1979. London: The Pali
Text Society.

Page | 24


https://e-journal.nalanda.ac.id/index.php/jdan/article/download/1498/1513
https://e-journal.nalanda.ac.id/index.php/jdan/article/download/1498/1513
https://locus.rivierapublishing.id/index.php/jl/article/download/4789/1160
https://journal.stab-bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/download/48/42
https://journal.stab-bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/download/48/42
https://journal.stab-bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/view/103/78
https://journal.stab-bodhidharma.ac.id/index.php/JS/article/view/103/78
https://www.pewresearch.org/
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpab/article/download/591/1459
https://ejournal.stiab-jinarakkhita.ac.id/index.php/jgsb/article/download/101/106
https://ejournal.stiab-jinarakkhita.ac.id/index.php/jgsb/article/download/101/106

Cendifiia 2025, Vol 3. Nos5

Juinal Pendidifkan dan Pengajaran 15-25
_|SSNZ 3025-1206

The Book of the Gradual Saying Vol. I. 1989. Rhys Davids (Trans.). Oxford: PTS. Anguttara
Nikaya: Khotbah-khotbah Numerikal Sang Buddha Jilid 1. 2015. Indra Anggara (Trans.).
Jakarta: DhammaCitta Press.

The Book Of Gradual Saying Vol. Il (Anggutara Nikaya). Rhys David (Trans). (1989). Oxford:
The Pali Text Society.

Itivuttaka. 1999. Ernst Windisch (Ed.). London and Boston: PTS.

Zinchenko, V., & Boichenko, M. (2023). Buddhist Economics As A Return To Rational Model Of
Economic Management. Journal of Philosophical Economics, 15(1), 227-244.

Page | 25



