Condifi

Juwnal Pendidifan dan Pengajaran
ISSN: 3025-1206

2026, Vol. 4, No.1
42-51

STRATEGI KYAI DALAM MEMBENTUK KARAKTER MODERAT PADA SANTRI
ERA MEDIA SOSIAL DI PONDOK MODERN DARUL KHOIROT MALANG

Mar'atul Fitriayu Azizah 1, Ishmah Syafi‘ulloh 2, Wesil Arisih 3, Hesim Muzedi *
Pascasarjana Universitas Al-Qolam Malang, Indonesia
maratulfitriayuazizah24@pasca.algolam.ac.id

Abstract

The development of social media in the digital era has had a significant
impact on the mindset and behavior of the younger generation, including
students in Islamic boarding schools (pesantren). As traditional Islamic
educational institutions, Islamic boarding schools are required to instill the
values of religious moderation as a bulwark against the potential for
radicalism and intolerance that often circulate through digital spaces. This
study aims to analyze the strategies of kyai (Islamic scholars) in shaping the
moderate character of students at the Darul Khoirot Tirtoyudo Modern
Islamic Boarding School in Malang. Using a qualitative approach with field
research, data were collected through observation, interviews, and
documentation. The results show that kyai have a central role as moral
figures, spiritual leaders, and directors of Islamic boarding school
education policies. The strategies implemented include: internalizing values
through the pesantren motto “from and for all groups,” clarifying issues of
intolerance in religious study forums, strengthening digital literacy,
fostering habits through social activities with the community, and
exemplifying the kyai in polite and non-violent public communication. These
strategies have proven effective in shaping the character of students who
are inclusive, tolerant, critical of digital information, and able to reject
extremism. This research confirms that Islamic boarding schools remain
relevant as centers of Islamic moderation amidst the challenges of the social
media era.

Article History

Submitted: 6 Januari 2026
Accepted: 9 Januari 2026
Published: 10 Januari 2026

Key Words

Kyali, religious moderation,
student character, Islamic
boarding schools, social media.

Abstrak

Perkembangan media sosial pada era digital telah membawa dampak
signifikan terhadap pola pikir dan perilaku generasi muda, termasuk santri
di lingkungan pesantren. Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam
tradisional dituntut untuk mampu menanamkan nilai-nilai moderasi
beragama sebagai benteng terhadap potensi radikalisme dan intoleransi
yang sering beredar melalui ruang digital. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis strategi kyai dalam membentuk karakter moderat santri di
Pondok Pesantren Modern Darul Khoirot Tirtoyudo, Malang. Menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan, data dikumpulkan
melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa kyai memiliki peran sentral sebagai figur moral,
pemimpin spiritual, dan pengarah kebijakan pendidikan pesantren. Strategi
yang diterapkan meliputi: internalisasi nilai melalui motto pesantren “dari
dan untuk semua golongan,” klarifikasi isu intoleransi dalam forum
pengajian, penguatan literasi digital, pembiasaan melalui kegiatan sosial
bersama masyarakat, serta keteladanan kyai dalam komunikasi publik yang
santun dan antikekerasan. Strategi tersebut terbukti efektif dalam
membentuk karakter santri yang inklusif, toleran, kritis terhadap informasi
digital, serta mampu menolak paham ekstremisme. Penelitian ini
menegaskan bahwa pesantren tetap relevan sebagai pusat moderasi Islam di
tengah tantangan era media sosial.

Sejarah Artikel

Submitted: 6 Januari 2026
Accepted: 9 Januari 2026
Published: 10 Januari 2026

Kata Kunci

Kyai, moderasi beragama,
karakter santri, pesantren, media
sosial.

Page | 42


mailto:maratulfitriayuazizah24@pasca.alqolam.ac.id

L J L4
ee‘ I'du %"a‘ 2026, Vol. 4, No.1

o . 42-51
Jurnal Pendidiban dan Pengajaran
ISSN: 3025-1206
1. Pendahuluan

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi dalam dua dekade terakhir telah
mengubah wajah peradaban manusia secara drastis. Media sosial, sebagai salah satu produk
revolusi digital, kini bukan hanya menjadi alat komunikasi, tetapi juga arena interaksi sosial,
ekonomi, budaya, dan bahkan keagamaan (Wiryany et al., 2022). Platform seperti Facebook,
Instagram, TikTok, dan YouTube tidak lagi sekadar sarana hiburan, melainkan juga ruang baru
bagi pembentukan opini publik, penyebaran nilai, dan pertarungan ideology (Jamil et al., 2025).
Dalam konteks ini, masyarakat Indonesia yang dikenal religius dan multikultural menghadapi
dinamika baru yang menuntut kemampuan berpikir kritis, moderat, dan bijaksana dalam
menyikapi derasnya arus informasi keagamaan.

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Nusantara menghadapi tantangan
ganda. Pesantren dituntut tidak hanya menjaga tradisi keilmuan dan spiritualitas Islam Kklasik,
tetapi juga mampu menanamkan nilai-nilai moderasi beragama yang adaptif terhadap arus
modernisasi dan disrupsi digital (Ramadhani et al., 2025). Peran kyai sebagai figur sentral dalam
sistem pendidikan pesantren menjadi kunci dalam menjawab tantangan ini. Kyai tidak hanya
berfungsi sebagai pengajar ilmu agama, tetapi juga sebagai pemimpin moral, panutan sosial, dan
agen perubahan yang menentukan arah pembentukan karakter santri (Dinamika Pesantren, n.d.)

Dalam penelitian ini, Pondok Modern Darul Khoirot menjadi contoh nyata bagaimana
seorang kyai berupaya menegakkan nilai-nilai moderasi di tengah arus media sosial yang sarat
dengan potensi penyimpangan ideologis. Strategi-strategi yang diterapkan kyai dalam membentuk
karakter moderat santri bukanlah tindakan yang bersifat spontan, melainkan hasil dari proses
reflektif dan sistemik yang berpijak pada nilai-nilai Islam rahmatan lil ‘alamin, tradisi pesantren,
serta konteks sosial masyarakat modern.

Kyai di Pondok Modern Darul Khoirot memainkan peran sentral dalam membentuk
karakter moderat santri melalui berbagai strategi yang berakar pada nilai-nilai inklusivitas dan
kebersamaan. Penegasan terhadap motto pesantren “dari dan untuk semua golongan”
mencerminkan komitmen lembaga terhadap semangat pluralisme Islam yang menghargai
perbedaan mazhab, budaya, dan latar sosial. Melalui pengajaran, pengajian, serta literasi
keagamaan yang Kritis terhadap isu intoleransi dan radikalisme di era digital, kyai menanamkan
pada santri pentingnya berpikir rasional, terbuka, dan selektif dalam memahami informasi
keagamaan. Pendidikan tidak hanya diarahkan pada penguasaan ilmu agama, tetapi juga pada
pembentukan kesadaran sosial dan tanggung jawab moral dalam kehidupan bermasyarakat.

Selain itu, kyai mengimplementasikan nilai moderasi melalui keteladanan dan keterlibatan
sosial. Kegiatan seperti istighosah bersama masyarakat, koordinasi dengan aparat desa, dan sikap
terbuka terhadap aspirasi publik menunjukkan pola kepemimpinan partisipatif yang
menumbuhkan rasa kebersamaan antara pesantren dan lingkungan sekitar (Munif, 2020). Kyai
juga menegakkan nilai musyawarah dan toleransi melalui perilaku yang tenang, adil, serta bebas
dari retorika radikal (Si & Si, 2019) Dengan demikian, Pondok Modern Darul Khoirot menjadi
contoh konkret bagaimana pesantren mampu menanamkan nilai-nilai wasathiyyah (moderasi)
secara praksis melalui integrasi antara ajaran agama, keteladanan moral, dan hubungan sosial yang
harmonis di tengah masyarakat majemuk.

Jika dikaitkan dengan teori moderasi beragama yang dirumuskan oleh Kementerian Agama
RI, lima strategi tersebut menunjukkan penerapan empat indikator utama moderasi, yaitu: (1)
komitmen kebangsaan, (2) toleransi, (3) antikekerasan, dan (4) penghargaan terhadap tradisi local
(Studi & Vol, 2023). Dalam praktiknya, Kyai di Pondok Modern Darul Khoirot berhasil
mentransformasikan nilai-nilai tersebut ke dalam sistem pembelajaran, kegiatan sosial, dan

Page | 43



L J L4
ee‘ I'du %"a‘ 2026, Vol. 4, No.1

o . 42-51
Jurnal Pendidiban dan Pengajaran
ISSN: 3025-1206
kehidupan sehari-hari santri. Dengan kata lain, strategi Kyai bukan hanya menghasilkan santri
yang taat secara spiritual, tetapi juga cerdas secara sosial dan adaptif terhadap tantangan globalisasi
digital.

Dalam kerangka yang lebih luas, penelitian ini juga memiliki relevansi strategis terhadap
agenda nasional penguatan moderasi beragama di lembaga pendidikan Islam. Pesantren sebagai
garda depan pendidikan Islam di Indonesia memiliki peran sentral dalam membentuk generasi
Muslim yang moderat, toleran, dan cinta tanah air. Ketika paham ekstremisme dan intoleransi
tumbuh subur di ruang digital, pesantren justru menjadi benteng nilai-nilai wasathiyyah titik
keseimbangan antara kesalehan dan kemanusiaan, antara teks dan konteks, antara tradisi dan
kemajuan. Oleh karena itu, memahami strategi Kyai dalam membentuk karakter moderat santri di
era media sosial bukan hanya penting dari sisi akademik, tetapi juga esensial dari sisi praksis sosial.
Penelitian ini menjadi kontribusi nyata dalam menjawab pertanyaan fundamental: bagaimana
lembaga keagamaan tradisional seperti pesantren mampu beradaptasi dengan zaman tanpa
kehilangan nilai-nilai Iuhur Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Melalui strategi yang reflektif,
inklusif, dan berbasis pada keteladanan moral, pesantren membuktikan dirinya bukan sebagai
institusi yang terbelakang, melainkan sebagai pusat peradaban Islam yang hidup, kontekstual, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat di era digital.

2. Tinjauan Pustaka
Pesantren sebagai Institusi Sosial-Kultural

Pesantren merupakan institusi pendidikan religius yang berfungsi ganda, dimana
pendidikan formal atau nonformal dan pembentukan tatanan moral-kultural komunitas. Kajian
sosiologis terhadap pesantren menekankan peranannya sebagai adanya norma yaitu tempat
internalisasi adab, spiritualitas, dan identitas sosial. Perspektif institusional menempatkan
pesantren bukan hanya sebagai arena transfer ilmu, tetapi juga sebagai agen pemelihara nilai (value
carrier) yang mempengaruhi perilaku sosial-santri melalui praktik keseharian (ritual, pengajian,
kerja bersama). Konsekuensinya, strategi perubahan karakter harus mempertimbangkan struktur
ritual, otoritas kyai, dan kultur organisasi pesantren (Niswah et al., 2025).
Kepemimpinan Kyai merupakan Otoritas, Keteladanan, dan Transformasi

Kyai pada pesantren tradisional memiliki otoritas ganda: epistemik (keilmuan) dan moral
(keteladanan). Kyai tidak sekadar menginstruksikan, melainkan menginspirasi, merangsang
pemikiran kritis, dan menanamkan nilai-nilai kolektif (Mulyana, 2024). Selain itu, konsep uswah
hasanah keteladanan dalam tradisi Islam menegaskan pentingnya praktik dan perilaku kyai sebagai
media pendidikan moral dimana santri belajar melalui observasi dan imitasi (social learning).
Perpaduan kepemimpinan transformasional dan keteladanan menjadi kunci perubahan disposisi
(attitude) santri menuju moderasi (Hakim, 2025).
Moderasi Beragama sebagai Kerangka Normatif

Moderasi beragama (wasathiyyah) diposisikan sebagai orientasi normatif yang
menekankan keseimbangan antara komitmen religius dan tanggung jawab sosial. Prinsip ini
tercermin dalam sikap toleransi, penolakan terhadap kekerasan, serta komitmen kebangsaan
sebagai bagian dari kehidupan bermasyarakat. Selain itu, moderasi beragama juga mencakup
kemampuan untuk mengakomodasi budaya lokal tanpa menghilangkan nilai-nilai dasar ajaran
agama (Islam et al., 2023). Dari kajian teoritik, moderasi merupakan hubungan antara tekstualistik
dan kontekstualistik, artinya pemahaman teks agama mesti dibaca bersama konteks sosial-politik
kontemporer sehingga melahirkan praktik beragama yang proporsional dan beradab (Aqila, 2024).

Page | 44



L J L4
ee‘ I'du %"a‘ 2026, Vol. 4, No.1

o . 42-51
Jurnal Pendidiban dan Pengajaran
ISSN: 3025-1206

Motto Lembaga sebagai Simbol dan Mekanisme Sosialisasi

Motto lembaga berfungsi ganda sebagai simbol identitas dan sekaligus perangkat normatif
yang merujukkan anggota pada nilai dan perilaku bersama. Dari perspektif interaksionisme
simbolik, motto bekerja sebagai simbol yang melalui interaksi sosial membentuk makna bersama
dan menjadi rujukan perilaku anggota organisasi. Ketika kyai secara konsisten menegaskan motto
“Pondok Modern Darul Khoirot dari dan untuk semua golongan,” ia menciptakan narasi pengikat
yang menegaskan inklusivitas dan memberi legitimasi moral bagi tindakan toleran. Dengan
demikian, motto bukan sekadar slogan visual, melainkan bingkai interpretatif yang membentuk
cara santri memaknai pengalaman agama dan sosial mereka (Aisyah et al., 2025).
Habit dan Pendidikan Moral

Suatu simbol kelembagaan yang diulang dan dipraktikkan secara rutin akan membentuk
disposisi kecenderungan bertindak dan berpikir di kalangan anggota organisasi. Dalam konteks
pesantren, pengulangan motto melalui pengajian, pidato, aturan hidup, dan praktik keseharian
membantu internalisasi nilai tersebut sehingga menjadi bagian dari struktur budaya kelembagaan
yang dihayati bersama. Ketika motto itu terus diaktualisasikan dalam berbagai situasi,
pengulangan simbol tersebut mengubah orientasi nilai dari sekadar pengakuan kognitif menjadi
kebiasaan praktis dalam kehidupan santri. Dengan demikian, proses ini mencerminkan bagaimana
budaya organisasi dan simbol simbolik mampu membentuk habitus peserta didik dalam praktik
pendidikan pesantren (Syarif & Qasim, 2024).
Implikasi pada Pembentukan Karakter Moderat

Pendidikan karakter menurut Thomas Lickona meliputi tiga komponen utama, yaitu moral
knowing yang mengarah pada pengetahuan nilai inklusif, moral feeling yang berkaitan dengan
perasaan identitas kemanusiaan, serta moral action yang tercermin dalam tindakan inklusif.
Penanaman nilai-nilai tersebut di pesantren diperkuat melalui motto yang menjadi landasan moral
bagi seluruh kegiatan pembinaan santri. Dorongan kelembagaan yang ditekankan oleh kyai
menjadikan struktur institusional pesantren berpadu dengan proses pembentukan karakter secara
sistematis dan kontekstual. Melalui kebijakan, teladan kyai, dan pembiasaan nilai dalam kehidupan
sehari-hari, pesantren mampu mentransformasikan norma ke dalam perilaku nyata santri menuju
sikap moderat dan inklusif. Dengan demikian, peran kelembagaan serta kyai berfungsi sebagai
mekanisme normatif penting yang membimbing perilaku santri berdasarkan nilai-nilai moral
komprehensif. (Barizi, 2023).
Pengajian sebagai Arena Klarifikasi Isu Intoleransi dan Radikalisme

Pengajian berfungsi sebagai arena klarifikasi isu intoleransi dan radikalisme dengan
menghadirkan ulasan kritis terhadap informasi yang beredar sehingga mencegah penyebaran
narasi berbahaya. Sebagai ruang publik lokal yang bersifat edukatif, pengajian memungkinkan
lahirnya pendidikan kritikal melalui diskusi, argumentasi etis, dan pertukaran pandangan yang
menguatkan kesadaran kolektif. Ketika kyai memfungsikan pengajian untuk menelaah berita-
berita intoleransi dan radikalisme, pesantren diposisikan sebagai ruang musyawarah yang secara
aktif menawarkan kontra-narasi dan pembelajaran moral bagi masyarakat. (Fikri et al., 2024).
Tabayyun dalam Pengajian sebagai Sarana Melatih Kesadaran Kritis Santri

Pendekatan pendidikan kritis menekankan pembebasan melalui pembangunan kesadaran
kritis yang memungkinkan peserta didik memahami realitas sosial secara reflektif dan dialogis,
tidak hanya sekadar menerima informasi secara tekstual. Ketika kyai mengupas isu radikalisme
dan intoleransi dalam pengajian, beliau tidak sekadar melarang, tetapi mengedukasi santri agar
mampu memahami akar sosiologis dan politik fenomena tersebut serta dampaknya terhadap
masyarakat. Dengan cara ini, proses pendidikan di pesantren menjadi sarana untuk

Page | 45



L J L4
ee‘ I'du %"a‘ 2026, Vol. 4, No.1

o . 42-51
Jurnal Pendidiban dan Pengajaran
ISSN: 3025-1206

mengembangkan pemikiran Kritis yang menolak tindakan ekstrem dan menguatkan pemahaman
moderat dalam konteks keagamaan (Mubarok, 2025).
Kegiatan Kolaboratif Pesantren dengan Masyarakat sebagai Praksis Sosial

Experiential Learning dan Pembentukan Karakter Lewat Praktik Bersama, Pembelajaran
yang efektif terwujud melalui pengalaman nyata. Kegiatan istighosah mingguan yang melibatkan
masyarakat berfungsi sebagai wadah pengalaman bersama, di mana para santri tidak sekadar
memperoleh pengetahuan, tetapi juga menumbuhkan rasa kepedulian sosial, empati, serta
tanggung jawab terhadap masyarakat. Melalui pengalaman kolektif tersebut, nilai-nilai moderasi
semakin mengakar melalui praktik yang konkret dan penuh makna (Permana & Husein, 2025)
Koordinasi Partisipatif dalam Pembinaan dan Pembangunan Pesantren

Dalam khazanah Islam, prinsip syura mencerminkan semangat musyawarah dan
pengambilan keputusan secara kolektif. Cara kyai yang melibatkan perangkat desa dan koordinator
lingkungan dalam setiap kegiatan pembangunan atau acara menunjukkan pola kepemimpinan
partisipatif, di mana legitimasi sosial dibangun melalui proses konsultatif. Dari sisi manajerial,
pendekatan ini memperkuat rasa memiliki para pemangku kepentingan, mendorong keterlibatan
sumber daya lokal, serta meningkatkan akuntabilitas sosial terhadap keputusan lembaga.
Keteladanan Kyai dalam Menjaga Narasi Toleran dan Menolak Ekstremisme
Dalam kerangka modern, agen perubahan moral seperti kyai mempengaruhi perilaku melalui
modeling legitimasi sikap moderat lahir ketika kyai konsisten menunjukkan ujaran dan tindakan
yang menolak kekerasan dan intoleransi (Busroli, 2019).

3. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan karena
relevan untuk mengungkap fenomena sosial secara mendalam. Pendekatan ini dipilih guna
memahami proses pembentukan karakter moderat santri melalui interaksi langsung dengan kyai
dan lingkungan pesantren. Penelitian kualitatif memungkinkan pengumpulan data deskriptif yang
kaya, baik dalam bentuk tuturan maupun perilaku subjek. Data tersebut membantu peneliti
menemukan makna-makna yang muncul di balik tindakan sosial para pelaku pendidikan. Dengan
demikian, pendekatan kualitatif memberikan ruang analisis yang lebih komprehensif terhadap
dinamika pembinaan karakter moderat di pesantren.

Penelitian lapangan dilakukan di Pondok Pesantren Darul Khoirot Tirtoyudo, Kabupaten

Malang, karena lembaga ini dikenal aktif mengarusutamakan nilai moderasi beragama. Pemilihan
lokasi tersebut didasari pada karakteristik pesantren yang responsif terhadap perkembangan media
sosial. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung guna memperoleh gambaran yang
kontekstual dan faktual. Waktu penelitian ditetapkan pada 3 Oktober 2025 agar peneliti dapat
mengamati aktivitas pendidikan secara intensif. Kondisi ini memungkinkan peneliti menangkap
interaksi autentik antara kyai, santri, dan lingkungan sosial pesantren.
Analisis data dilakukan secara deskriptif kualitatif dengan menggunakan model Miles dan
Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data
dilakukan untuk memilah dan memfokuskan informasi yang relevan dengan strategi kyai dalam
membentuk karakter moderat santri. Penyajian data kemudian disusun dalam bentuk uraian
sistematis agar pola dan temuan lapangan dapat terbaca secara jelas. Penarikan kesimpulan
dilakukan secara berkelanjutan melalui proses verifikasi untuk menjamin validitas temuan.
Seluruh rangkaian analisis bersifat interaktif dan berlangsung sejak awal pengumpulan data hingga
penyusunan laporan akhir

Page | 46



L J L4
ee‘ I'du %"a‘ 2026, Vol. 4, No.1

o . 42-51
Jurnal Pendidiban dan Pengajaran
ISSN: 3025-1206

4. Hasil dan Pembahasan
4.1. Hasil Penelitian
Posisi Kyai dalam Pendidikan Pesantren

Kyai menempati posisi yang sangat sentral dalam sistem pendidikan pesantren karena
berfungsi sebagai pengajar, pembimbing spiritual, dan pemimpin lembaga. Peran ini membuat
kyai tidak hanya mengajar ilmu agama, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai religius dalam
kehidupan sehari-hari santri. Keberhasilan proses pendidikan di pesantren sangat ditentukan oleh
kualitas kepemimpinan kyai, terutama dalam mengarahkan perkembangan akhlak dan karakter
santri. Kyai juga menjadi sumber legitimasi moral yang mempengaruhi seluruh aktivitas
pendidikan yang berlangsung. Oleh karena itu, posisi kyai tidak hanya bersifat formal, tetapi juga
memiliki kekuatan simbolik yang sangat kuat. Keterpaduan peran tersebut membuat kyai menjadi
figur utama dalam keberlanjutan pendidikan pesantren.
Kyai sebagai Penentu Kurikulum dan Arah Pengajaran

Sebagai pemimpin pesantren, kyai berwenang penuh dalam menentukan kurikulum dan
metode pengajaran yang digunakan. Kebijakan kurikulum biasanya menggabungkan ilmu agama
dan keterampilan sosial agar santri dapat berperan baik di masyarakat. Kyai juga memastikan
bahwa materi agama yang diajarkan sejalan dengan prinsip moderasi dan tidak memberikan ruang
bagi ajaran ekstrem. Arah pendidikan yang ditetapkan kyai sangat mempengaruhi perkembangan
karakter santri, baik secara intelektual maupun spiritual. Dengan demikian, kebijakan pendidikan
menjadi instrumen terpenting yang dikelola oleh kyai.
Kyai sebagai Teladan Pembinaan Karakter

Dalam pembinaan karakter, kyai berperan sebagai model keteladanan yang sangat kuat
bagi santri. Pendidikan karakter tidak hanya berlangsung melalui pengajaran formal, tetapi juga
melalui pembiasaan nilai seperti kejujuran, kedisiplinan, dan kesederhanaan dalam kehidupan
pesantren. Santri belajar banyak melalui perilaku nyata kyai sehingga teladan menjadi sarana
pendidikan yang efektif. Peran ini memperlihatkan bahwa karakter santri lebih banyak dibentuk
melalui interaksi langsung dan pengamatan terhadap figur kyai. Dengan demikian, pembinaan
karakter di pesantren bersifat holistik dan berkelanjutan.
Kyai sebagai Pembuat Kebijakan Pesantren

Kyai juga berperan dalam merumuskan kebijakan sosial dan administrasi pesantren.
Kebijakan tersebut mencakup kegiatan ekstrakurikuler, tata tertib, hingga sistem pembinaan santri.
Dengan kebijakan yang tepat, kyai mampu menciptakan lingkungan belajar yang harmonis dan
mendukung perkembangan spiritual serta sosial santri. Hal ini menunjukkan kemampuan kyai
bukan hanya sebagai guru agama, tetapi juga sebagai manajer lembaga. Kepemimpinan yang
efektif diperlukan agar kegiatan pesantren berjalan sesuai tujuan pendidikan. Peran manajerial ini
menjadi semakin penting seiring perkembangan kebutuhan santri.

Pengawasan dan Penjaminan Kualitas Pembelajaran
Dalam menjamin kualitas pendidikan, kyai mengawasi langsung pelaksanaan pembelajaran di
pesantren. Kyai memastikan bahwa materi ajar relevan dan disampaikan dengan metode yang
sesuai oleh ustadz. Keterlibatan langsung kyai dalam ceramah dan diskusi ilmiah meningkatkan
kualitas pemahaman santri. Pengawasan akademik ini menjadi bagian penting dalam
kepemimpinan kyai. Oleh karena itu, kualitas pembelajaran sangat dipengaruhi oleh perhatian dan
evaluasi yang dilakukan kyai secara berkala.

Kyai sebagai Pengarah Metode Pengajaran
Kyai menentukan metode pengajaran yang sesuai dengan karakteristik santri. Metode tradisional
seperti sorogan dan halagah sering digunakan karena mendukung proses interaksi intensif antara

Page | 47



L J L4
ee‘ I'du %"a‘ 2026, Vol. 4, No.1

o . 42-51

Jurnal Pendidiban dan Pengajaran

ISSN: 3025-1206
pengajar dan santri. Pemilihan metode yang fleksibel membuat suasana belajar lebih dinamis dan
efektif. Kyai menekankan bahwa metode harus mendorong kemampuan analitis dan pemahaman
santri. Selain itu, metode yang digunakan harus sejalan dengan nilai moderasi yang diajarkan.
Dengan demikian, metode pengajaran menjadi alat penting dalam membentuk watak intelektual
santri.

Kyai dalam Penjaminan Mutu dan Tantangan Modernisasi
Penjaminan mutu pendidikan menjadi tanggung jawab kyai untuk menjaga relevansi pesantren di
era modern. Evaluasi rutin dilakukan untuk menilai efektivitas pembelajaran dan kesesuaian
kurikulum dengan perkembangan zaman. Kyai juga merespons tantangan teknologi dengan
mendorong integrasi literasi digital dalam pembelajaran. Peran kyai sebagai jembatan antara
tradisi pesantren dan tuntutan modern semakin penting. Adaptasi ini memastikan pesantren tetap
relevan bagi kebutuhan generasi saat ini.

Peran Kyai sebagai Mediator Konflik
Selain sebagai pendidik, kyai berfungsi sebagai mediator ketika terjadi konflik di pesantren.
Konflik antar-santri atau antara santri dan pengurus sering membutuhkan pendekatan yang
bijaksana dari kyai. Kewibawaan kyai memungkinkan tercapainya penyelesaian tanpa
memperbesar masalah. Harmonisasi lingkungan belajar sangat berpengaruh terhadap efektivitas
pembinaan santri. Oleh karena itu, peran mediator menjadi bagian penting dari kepemimpinan
kyai.

4.2. Pembahasan
Penekanan terhadap Motto Pesantren: “Pondok Modern Darul Khoirot dari dan untuk
semua golongan”

Salah satu bentuk nyata strategi Kyai dalam membentuk karakter moderat santri adalah
dengan menegaskan dan menginternalisasikan nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam motto
pesantren, “Pondok Modern Darul Khoirot dari dan untuk semua golongan.” Motto tersebut tidak
sekadar berfungsi sebagai simbol identitas kelembagaan, tetapi mengandung makna ideologis
yang mendalam tentang inklusivitas, keterbukaan, dan kemanusiaan universal.

Kyai menafsirkan motto tersebut sebagai representasi dari nilai Islam yang bersifat
rahmatan lil ‘alamin, dimana Islam yang membawa rahmat dan kemaslahatan bagi seluruh umat
manusia. Melalui penekanan terhadap prinsip “dari dan untuk semua golongan,” Kyai
menanamkan kesadaran kepada santri bahwa pesantren merupakan ruang belajar yang terbuka bagi
siapa pun tanpa memandang perbedaan suku, kelas sosial, atau mazhab keagamaan. Dengan
demikian, proses pendidikan di Pondok Modern Darul Khoirot tidak hanya menekankan aspek
kognitif keagamaan, tetapi juga menumbuhkan etos sosial yang inklusif dan moderatif.

Secara konseptual, pendekatan ini menggambarkan upaya Kyai dalam membentuk habitus
moderat melalui simbol kelembagaan. Motto tersebut berfungsi sebagai pedoman etik yang
memandu perilaku seluruh warga pesantren agar berpikir dan bertindak sesuai nilai-nilai toleransi,
keadilan, dan kemanusiaan. Dengan menjadikan semboyan itu sebagai dasar orientasi pendidikan,
Kyai berhasil membangun lingkungan pesantren yang menjunjung tinggi pluralitas dan
menghindari sikap eksklusif keagamaan.

Ulasan Kritis terhadap Isu Intoleransi dan Radikalisme dalam Forum Pengajian

Strategi berikutnya yang menunjukkan peran aktif Kyai dalam menanamkan karakter
moderat ialah penggunaan forum pengajian sebagai media klarifikasi dan edukasi terhadap isu-isu
aktual yang berkaitan dengan intoleransi dan radikalisme. Dalam setiap munculnya berita atau
wacana sosial yang mengandung unsur provokasi agama, Kyai secara reflektif memberikan
penjelasan yang komprehensif dan rasional kepada santri agar tidak terjebak dalam narasi ekstrem.

Page | 48



L J L4
ee‘ I'du %"a‘ 2026, Vol. 4, No.1

o . 42-51
Jurnal Pendidiban dan Pengajaran
ISSN: 3025-1206

Kyai menempatkan forum pengajian bukan semata sebagai ruang ritual keagamaan,
melainkan sebagai arena dialektika intelektual di mana nilai-nilai keislaman dikontekstualisasikan
dengan realitas sosial. la menjelaskan bahwa tindakan kekerasan atas nama agama bertentangan
dengan esensi Islam yang menekankan kasih sayang, keadilan, dan perdamaian. Dengan demikian,
Kyai berperan sebagai agent of clarification yang mengarahkan santri untuk berpikir Kritis
terhadap arus informasi, terutama yang bersumber dari media sosial.

Selain itu, Kyai juga menanamkan prinsip tabayyun (verifikasi informasi) dan tatsabbut
(kehati-hatian dalam menerima kabar) sebagai bentuk disiplin intelektual dan etika digital. Sikap
ini secara substantif membentuk daya tahan santri terhadap penyebaran paham ekstrem, serta
melatih mereka menjadi pengguna media yang bertanggung jawab. Dengan demikian, pengajian
berfungsi sebagai instrumen pendidikan karakter dan pembentukan literasi keagamaan yang
moderat di tengah derasnya arus disinformasi digital.

Penguatan Relasi Sosial melalui Kegiatan Keagamaan Bersama Masyarakat

Upaya Kyai dalam menanamkan karakter moderat tidak hanya dilakukan melalui
pendekatan konseptual, tetapi juga diwujudkan dalam tindakan sosial yang konkret. Salah satu
praktik strategis yang menonjol adalah penyelenggaraan kegiatan keagamaan yang melibatkan
partisipasi aktif masyarakat sekitar, seperti tradisi istighosah bersama yang dilaksanakan secara
rutin setiap Minggu Pon di lingkungan pesantren.

Kegiatan tersebut memiliki makna sosial dan spiritual yang mendalam. Dari aspek sosial,
istighosah menjadi sarana interaksi dan integrasi antara pesantren dan masyarakat, menciptakan
jembatan yang menghapus sekat-sekat sosial. Dari aspek spiritual, kegiatan ini menjadi media
internalisasi nilai-nilai religiusitas kolektif yang menumbuhkan rasa kebersamaan, kesetaraan, dan
kepedulian antarumat. Melalui aktivitas ini, santri belajar bahwa pengamalan ajaran Islam tidak
hanya berorientasi pada ibadah individual, melainkan juga harus membawa kemaslahatan sosial.
Kolaborasi dengan Masyarakat dalam Pembinaan dan Pembangunan Pesantren

Kyai Pondok Modern Darul Khoirot juga menunjukkan kepemimpinan moderat melalui
praktik kolaboratif dan partisipatif dalam pengelolaan serta pembangunan pesantren. Setiap kali
pesantren hendak melaksanakan kegiatan besar seperti pembangunan sarana pendidikan,
penyelenggaraan acara keagamaan, atau kegiatan social, pihak pesantren selalu melibatkan tokoh
masyarakat, petinggi desa, dan koordinator lingkungan dalam proses perencanaan dan
pengambilan keputusan. Pendekatan ini mencerminkan prinsip musyawarah sebagai nilai
fundamental dalam Islam dan menjadi bukti bahwa kepemimpinan Kyai bersifat terbuka terhadap
partisipasi publik. Dengan membuka ruang dialog dan kerja sama antara pesantren dan
masyarakat, Kyai membangun rasa saling percaya serta memperkuat hubungan kelembagaan
antara dunia pendidikan Islam dan komunitas sosial di sekitarnya.

Konsistensi Kyai dalam Menjaga Narasi Toleransi dan Menolak Ekstremisme

Dimensi terakhir dari strategi Kyai dalam membentuk karakter moderat santri terlihat dari
komitmen komunikatifnya dalam menjaga tutur kata dan narasi publik agar tetap sejalan dengan
prinsip moderasi beragama. Sebagai figur panutan, Kyai menyadari bahwa setiap pernyataannya
memiliki bobot moral dan sosial yang tinggi. Oleh karena itu, ia secara konsisten menghindari
segala bentuk ujaran yang mengandung unsur kebencian, provokasi, atau radikalisme.

Dalam setiap kesempatan berbicara di hadapan santri, masyarakat, maupun publik luas,
Kyai menampilkan karakter komunikatif yang santun, berimbang, dan penuh hikmah. Beliau
menegaskan bahwa perbedaan pandangan merupakan keniscayaan sosial yang harus disikapi
dengan toleransi dan sikap saling menghormati. Sikap ini tidak hanya menjadi refleksi pribadi
Kyali, tetapi juga menjadi model komunikasi etis yang diteladankan kepada santri, sehingga

Page | 49



L J L4
ee‘ I'du %"a‘ 2026, Vol. 4, No.1

o ) 42-51

Juwnal Pendidifan dan Pengajaran

ISSN: 3025-1206
mereka memahami bahwa keislaman sejati harus diwujudkan dalam perilaku yang menyejukkan,
bukan memecah belah.
Kyai juga menolak keras penggunaan agama sebagai alat untuk kepentingan politik yang bersifat
eksklusif atau ekstrem. Dalam pandangannya, agama harus berfungsi sebagai sumber nilai moral
dan kemanusiaan yang menuntun pada perdamaian sosial. Dengan menjaga konsistensi sikap dan
narasi yang moderat, Kyai berhasil menciptakan atmosfer pesantren yang harmonis dan inklusif,
sekaligus memperkuat posisi Pondok Modern Darul Khoirot sebagai model pesantren
berparadigma moderasi di tengah dinamika era digital dan pluralitas bangsa.

5. Kesimpulan

Hasil kajian menunjukkan bahwa strategi kyai dalam membentuk karakter moderat santri
dilakukan melalui penguatan nilai-nilai filosofis pesantren dan internalisasi motto “dari dan untuk
semua golongan.” Motto tersebut tidak hanya menjadi simbol identitas kelembagaan, tetapi juga
pedoman etik yang menanamkan nilai inklusivitas, toleransi, dan kemanusiaan universal. Kyai
mengarahkan santri untuk memahami Islam sebagai agama yang rahmatan lil ‘alamin melalui
pendidikan yang menekankan keterbukaan dan penghargaan terhadap perbedaan. Upaya ini
diperkuat dengan forum pengajian yang berfungsi sebagai ruang klarifikasi isu intoleransi dan
radikalisme secara rasional dan kontekstual. Melalui pendekatan tersebut, kyai berhasil
menanamkan sikap kritis, kehati-hatian digital, dan kesadaran moderatif dalam diri santri.

Selain strategi konseptual, kyai juga menerapkan pembinaan karakter moderat melalui
kegiatan sosial yang melibatkan masyarakat secara langsung. Aktivitas seperti istighosah bersama
menciptakan ruang integrasi sosial yang menumbuhkan empati, kebersamaan, dan kesadaran
bahwa keberagamaan harus membawa kemaslahatan sosial. Dalam aspek kelembagaan, kyai
menerapkan pola kepemimpinan kolaboratif dengan melibatkan perangkat desa dan masyarakat
dalam berbagai program pembangunan pesantren. Praktik musyawarah ini memperkuat hubungan
sosial sekaligus menjadi teladan bagi santri mengenai pentingnya partisipasi dan keterbukaan.
Konsistensi kyai dalam menjaga narasi publik yang santun, adil, dan antiradikalisme menjadi
penegas bahwa keteladanan moral merupakan fondasi utama dalam membentuk karakter moderat
santri di era media sosial.

Ucapan Terimakasih

Kami sebagai penulis mengucapkan terimakasih kepada pihak-pihak yang telah membantu
penelitian dan penyelesaian penulisan naskah. Ucapan terimahkasih juga kami sampaikan kepada
teman-teman mahasisiwa dan para dosen Universitas Al-Qolam Malang yang telah memerikan
ilmu pengetauan dan motivasi sehingga tulisan ini bisa selesai.

Referensi

Aisyah, D. A., Kautsar, K., Rangkuti, A. H., & Sari, Y. (2025). Dinamika Komunikasi Santri
Senior dan Junior Berkebutuhan Khusus di Pondok Pesantren. 8(2), 339-356.

Aqila, H. J. (2024). Religiusitas Dalam Ruang Publik Agama Dan Politik Di Era Kontemporer 1)
Hana Juhaida Agila 1). 47-59.

Barizi, A. (2023). PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS MODERASI BERAGAMA. November.
https://doi.org/10.30868/ei.v12i04.7529

Busroli, A. (2019). Pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam al-Ghazali dalam pendidikan
karakter di Indonesia (Vol. 4, pp. 236-251).

Dinamika Pesantren. (n.d.).

Page | 50



L J L4
ee‘ I'du %"a‘ 2026, Vol. 4, No.1

42-51
Jurnal Pendidiban dan Pengajaran
ISSN: 3025-1206

Fikri, S. A., Muhtadi, A. S., & Saiful, B. (2024). Kiai dan Komunikasi Politik Praktis di Pondok
Pesantren : Studi Kasus di Pondok Buntet Pesantren Cirebon. 8(2), 24-39.

Hakim, L. (2025). Studi Kualitatif Eksistensi Madrasah Diniyah Berbasis Ke NU-an dalam
Membentuk Akhlakul Karimah Peserta Didik (\Vol. 03, Issue 04, pp. 273-284).

Islam, U., Mataram, N., & Barat, N. T. (2023). Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam.
12(2), 93-108.

Jamil, A., Rangga, F. N., Rendra, R. D., Ahmad, T., Sosiologi, P. S., & Jember, U. (2025). Media
Sosial Sebagai Sarana Pembentukan Identitas Politik Pemuda. 2.

Mubarok, M. H. (2025). Critical Pedagogy and Dialogic Learning in Classical Islamic Boarding
Schools : An Analysis of Discussion Practices in Madrasah Diniyyah Al- Munawwir Krapyak.
22(1).

Mulyana, A. (2024). STRATEGI PENGEMBANGAN NILAI-NILAI KEAGAMAAN DALAM
MEMBENTUK KECERDASAN SPIRITUAL SISWA DI MI ASY-SYIFA BALIKPAPAN
KALIMANTAN TIMUR STRATEGI PENGEMBANGAN NILAI-NILAI KEAGAMAAN
DALAM MEMBENTUK KECERDASAN SPIRITUAL SISWA DI Ml ASY-SYIFA
BALIKPAPAN KALIMANTAN TIMUR.

Munif, F. (2020). Pengembangan madrasah melalui modal sosial di mi ma’arif nu teluk
purwokerto selatan.

Niswah, C., Sholihin, M., Zasvenda, M. Y., & Amirullah, E. (2025). Analisis Peran Lembaga
Pendidikan Pesantren Dalam Membagun Karakter dan IImu Pengetahuan. 308—-316.

Permana, H., & Husein, C. S. (2025). Analisis pembentukan karakter siswa melalui pembelajaran
eksperiensial di madrasah tsanawiyah darul muallamah dalam kegiatan luar kelas.

Ramadhani, H., Wahyuni, L. N., & Ariani, F. D. (2025). JOURNAL OF ISLAMIC EDUCATION
Volume 1 Nomor 1 Juni 2025 P-ISSN: XXXXX E-ISSN: XXXXX DOI: (Vol. 1, Issue 1, pp.
53-63).

Si, M., & Si, M. (2019). DALAM MENANGKAL SIKAP DAN PERILAKU RADIKALISME
SANTERI DI PONDOK PESANTREN AL-MIZAN MAJALENGKA.

Studi, J., & Vol, K. (2023). No Title. 9(1).

Syarif, Z., & Qasim, A. (2024). Membangun Budaya Organisasi dalam Pendidikan Islam di
Pesantren.

Wiryany, D., Natasha, S., & Kurniawan, R. (2022). KOMUNIKASI TERHADAP PERUBAHAN
SISTEM. 8(November), 242-252.

Page | 51



